
ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN: LA COLLINE OUBLIÉE
Etimología bereber del Albaicín:  la colina olvidada
A Berber etymology of Albaicin: the forgotten hill

Abd el-Hak DJOUADI
Universidad de Granada

adjouadi@ugr.es
http://orcid.org/0000-0002-2037-1840

Résumé: Il existe plusieurs interprétations du nom Albaicin de l’ancien et emblématique quartier de
la ville andalouse de Grenade. Ils sont tous d'origine arabe: il pourrait faire référence au quartier des
fauconniers, aux réfugiés de la ville de Baeza, ou encore aux maçons qui l'ont construit ou aux
«misérables» qui y vivaient. Nous discuterons d’abord, en remontant jusqu’aux sources médiévales,
les faiblesses de ces propositions. Nous proposerons ensuite une origine berbère pour le terme: il
viendrait du mot abazin qui signifie colline en langue amazighe. Cette hypothèse est étayée par le fait
qu'il existe de nombreux endroits, situés pour la plupart en hauteur, portant un nom équivalent à
Albaicin, non seulement en Espagne, mais aussi au Maghreb. Le mot bazina est également utilisé par
les archéologues pour désigner les monuments funéraires nord-africains en forme de colline et il
existe un plat traditionnel maghrébin appelé abazin, lié aux collines de diverses manières.

Resumen: Hay varias interpretaciones del nombre Albaicín del antiguo y emblemático barrio de la
ciudad andaluza de Granada. Todas son de origen árabe: se referiría al barrio de los halconeros, al de
los refugiados de la ciudad de Baeza o incluso al de los albañiles que lo construyeron y los
'miserables' que allí vivían. Analizaremos en primer lugar, remontándonos a fuentes medievales, las
debilidades de estas propuestas. Propondremos entonces un origen bereber para el término: proviene
de la palabra abazin que significa colina en lengua amazigh. Esta hipótesis se ve apoyada por el
hecho de que existen multitud de lugares, ubicados principalmente en altura, con un nombre
equivalente a Albaicín, no sólo en España sino en el Magreb. La palabra bazina también es utilizada
por los arqueólogos para designar los monumentos funerarios magrebíes en forma de montículo y
hay un plato tradicional magrebi llamado abazin que se relaciona con los cerros de varias maneras.

Abstract: There are several interpretations of the name Albaicin of the ancient and emblematic
district of the Andalusian city of Granada. They are all of Arabic origin: it could refer to the district
of the falconers, to the refugees of the city of Baeza, or even to the bricklayers who built it and the
"miserables" who lived there. We will first discuss, going back to medieval Arabic sources, the
weaknesses of these proposals. We will then propose a specifically Berber origin for the term: it
comes from the word abazin which means hill in the Amazigh language. This hypothesis is
supported by the fact that there are many places, mostly located at height, with a name equivalent to
Albaicin, not only in Spain but also the Maghreb. The word bazina is also used by archaeologists to
designate north african funerary monuments in the form of a mound and there is a traditional
Maghreban dish called abazin which is related to the hills in various ways.

Mots clés: Albaicin, Grenade, Zirides, Berbères, abazin, colline.
Palabras clave: Albaicín, Granada, Ziries, Bereber, abazin, colina.
Key words: Albaicin, Granada, Ziries, Berber, abazin, hill.

mailto:adjouadi@ugr.es
http://orcid.org/0000-0002-2037-1840


UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   2

1. INTRODUCTION
L'Albaicin, parfois orthographié Albayzin1, est l'ancien quartier musulman de la

ville andalouse de Grenade. À la partie médiévale, labyrinthe de ruelles étroites et
de petites placettes bordées d'une multitude de maisons blanches avec jardins
appelées Carmens, se sont harmonieusement ajoutés des édifices chrétiens de la
renaissance espagnole ainsi que des constructions de style mudéjar ou baroque. Le
quartier est situé au pied d'une colline et s'élève à quelque 800 mètres au-dessus du
niveau de la mer avec, à certains emplacements, des vues imprenables sur la plaine
de Grenade, la Vega, et le massif de la Sierra Nevada. De son point le plus bas au
plus haut, on compte un dénivelé de 100 mètres environ2. La colline se trouve en
face de celle qui accueille l'Alhambra, al-Sabika, et de celle sur laquelle est établi le
quartier anciennement juif du Realejo, al-Mauror3. Toutes deux sont situées sur la
rive sud du Rio Darro, un affluent du Genil et donc un sous-affluent du
Guadalquivir, l'Oued el-Kebir ou grand fleuve. Avec la citadelle palatine de
l’Alhambra et la résidence d'été du Generalife et ses jardins, déjà classés en 1984, le
quartier  a été ajouté au patrimoine mondial de l'UNESCO4 en 1994.

Durant la période ziride, la dynastie berbère qui fonda la ville en 1013 et y régna
jusqu’en 1090, Grenade se réduisait à l’Alcasaba Qadima ou l’ancienne citadelle,
ceinte d’une muraille encore visible aujourd’hui5. L’Albaicin était, au mieux, un
faubourg situé au nord et auquel on avait accès par une porte appelée plus tard Bab
al-Biz6 ou la Porte du Faucon. À partir du XIIIe siècle, avec l’arrivée au pouvoir de
la dynastie nasride qui fit l’âge d’or de Grenade, la ville s’est considérablement
étendue. Plusieurs autres quartiers ont vu le jour et une nouvelle muraille, celle de
l’Alberzana, fut construite au nord. De là, plusieurs nouvelles portes donnaient
accès au quartier de l'Albaicin qui, d’après un plan élaboré en 1910 par Luis Seco
de Lucena et en respectant sa graphie, s’appelait alors Rabad Albeyezin7. Une des
portes d’entrée du quartier, sise du côté ouest de la muraille, était la Puerta de San
Lorenzo dont l'ancien nom était justement Bab al-Bayazin, la Porte des Fauconniers.

Du vocable Albaicin, il émane une puissante charge d'histoire. Pourtant, nous

7 L. Seco de Lucena, Plano de la Granada árabe (1910); disponible ici.

6 Il faut ici noter l’imala ou inflexion qui fait dire aux grenadins «bib» pour bab, la prononciation en
arabe classique, pour le mot porte. De la même manière, baz le mot persan pour le faucon, est ainsi
devenu «biz» ou encore «bis» en grenadin. Voir A. Diaz Garcia, Carta de cautivo en arabe dialectal.

5 L'Alcasaba al-Qadima était délimitée à l’ouest par la calle (rue) Zenete, au-dessus de celle d’Elvira
(du nom de la ville jumelle), au sud, par la calle San Juan de los Reyes parallèle au rio Darro et, au
nord, par la cuesta de Alhacaba (qui vient de l'arabe al-agba qui signifie aussi cuesta ou côte) et qui
se prolonge avec la calle Panaderos pour rejoindre, au niveau de l'église del Salvador, le Carril de las
Tomasas qui sert en partie de limite à l’est. Voir le plan actuel de la ville, Guías Granada, où sont
indiqués les monuments  et voies importants, dont plusieurs seront également cités par la suite.

4 Voir le site officiel de l'UNESCO: Alhambra, Generalife et Albaicin, Grenade.

3 En arabe, al-sabika signifie la fonderie (ou peut-être encore la précédente) et al-mauror le passage.

2 D'après Google Maps, il y a une différence d'altitude d’exactement 100 mètres entre la Puerta
Elvira en bas du quartier et la Puerta de Fajalauza à son plus haut, deux entrées de l'Albaicin actuel.

1 Real Academia Española, Diccionario de la lengua española; voir le site internet de la RAE.

https://www.guiasgranada.com/fr/carte-granada.html
https://whc.unesco.org/fr/list/314
https://dle.rae.es/


3 Abd el-Hak DJOUADI

connaissons peu de choses de ce nom. En particulier, nous ne savons presque rien
sur son origine et bien des hypothèses ont été émises sur sa provenance et sa
signification. Le peu que l'on sache avec un certain degré d'assurance est qu'il
apparut dans les écrits arabes au début du XIVe siècle et, donc, bien après
l’édification de Grenade et même après l'avènement des Nasrides, quand la ville
avait déjà pris un formidable essor et que, de quartier périphérique, l'Albaicin s'était
mué en un de ses noyaux. L'hypothèse la plus communément admise est qu’il
tiendrait son appellation du fait qu'il aurait abrité ces pratiquants du noble art qu'est
la fauconnerie, les al-bayazin. Mais, pour d'autres sources, il le tiendrait parce qu'il
a été le refuge des malheureux sujets musulmans de Baeza, les al-Bayassin,
expulsés après que leur cité eut été conquise par les castillans. Une autre hypothèse
beaucoup moins populaire que les précédentes est que l’Albaicin était le quartier des
besogneux maçons qui ont prolongé la ville jusqu'à la nouvelle muraille de
l'Alberzana ou, encore, le ghetto de tous les «misérables», les al-ba'issin, qui
subsistaient hors les murs protecteurs et les fortifications de l'Alcasaba al-Qadima.

Toutefois, aucune de ces hypothèses, toutes privilégiant une ascendance arabe au
nom et postulant l'avènement de la dynastie nasride pour âge de baptême, n'est
pleinement satisfaisante. Outre le fait que les linguistes trouvent des faiblesses à la
majorité d’entre elles, elles laissent en suspens d'importantes questions. Quid du
nom du quartier avant d'être urbanisé et peuplé en ce début d'émirat nasride? Ou
pourquoi les deux collines sœurs, al-Sabika et al-Mauror, ont-elles été baptisées et
non celle accueillant l'Albaicin? Toutefois, la question qui fâche est surtout celle-ci:
pourquoi y a-t-il autant de lieux ayant un cognat de Albaicin pour dénomination,
non seulement en Andalousie, mais ailleurs en Espagne et même au Maghreb?

Dans cet article, nous remonterons dans le temps et avancerons que le nom
Albaicin fut probablement attribué au quartier, ou à son emplacement, à l'époque où
régnaient les Zirides ou les Almoravides, deux dynasties issues de la confédération
des tribus berbères Sanhadja, ou un peu plus tard, les Almohades, issus des tribus
Masmouda. En effet, dans le parler de ces tribus, encore aujourd'hui usité par
exemple en Kabylie, dans le nord-est de l'Algérie ou dans l'Atlas marocain, a existé
le mot abazin pour désigner une colline ou qui lui est relié. Ce vocable, comme bien
d’autres mots en tamazight, s'est arabisé en perdant le préxe masculin berbère a au
profit du préfixe arabe al, pour donner al-bazin et, ensuite, Albaicin. Nous allons
montrer que ce mot est encore présent sous bien des formes au Maghreb, en
toponymie bien sûr, mais également en archéologie ainsi qu’en gastronomie.

La suite de cet article est comme suit. Puisque nous avons déjà traité de l'histoire
de Grenade dans un article précédent8, nous allons directement, dans le chapitre 2,
examiner les trois étymologies d’Albaicin déjà avancées et pointer leurs faiblesses.
Dans le chapitre 3, nous présenterons la nouvelle étymologie et mettrons en avant
les arguments en sa faveur. Une brève conclusion sera donnée en clôture.

8 A. Djouadi, Gharnata et les Berbères.



UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   4

2. ÉTYMOLOGIES AVANCÉES POUR ALBAICIN
Commençons par discuter de l'origine du nom Albaicin et des diverses étymologies

déjà proposées pour lui, en résumant tout d’abord ce qu’en disent les sources
contemporaines (en remontant jusqu’au XVIe siècle) et ensuite les sources
médiévales arabes. Nous soulignerons ensuite les questionnements qu’elles posent.

2.1 INTERPRÉTATIONS ADMISES POUR ALBAICIN

Trois possibilités pour l’étymologie de Albaicin, toutes postulant une filiation
arabe au nom, ont été émises par le passé9. Nous allons les résumer dans ce qui suit.

2.1.1 LE QUARTIER DES FAUCONNIERS
L'hypothèse la plus communément admise est que Albaicin proviendrait de

al-bayazin, le mot «arabe» pluriel d’al-bayaz qui semble désigner les fauconniers et
qui, avec l'imala, se prononce al-bayizin en grenadin. C'est celle privilégiée par
l’arabisant Leopoldo Eguilaz y Yanguas10 dès la fin du XIXe siècle ainsi que par
Luis Seco de Lucena qui, sur le plan de la Grenade arabe de 1910, écrit pour
Rabad-Albeyezin, «Barrio de Halconeros» dont la traduction est Quartier des
Fauconniers. C'est également l'hypothèse admise par Federico Corriente qui inclut
le nom dans son lexique d'arabe andalou selon le grenadin Pedro de Alcalá11, auteur
du premier dictionnaire arabe-espagnol publié en 1505. D'après ce dernier, le terme
andalou utilisé pour le faucon est baz, qui devient bizan au pluriel. Toutefois, baz est
d’origine persane et le mot arabe, qui est en fait bien plus usité, est saqr, même s’il
peut aussi désigner d'autres oiseaux de proie comme l'aigle ou la buse.

Comme cela a déjà été évoqué, il existe une ancienne porte d’entrée de la vieille
ville ou l’Alcasaba Qadima qui s'appelle Bib al-Biz et qui, en tenant compte de
l'imala, serait donc Bab al-Baz, la «Porte du Faucon»12. Comme nous l’avons déjà
signalé, il y a également la Puerta de San Lorenzo, une autre entrée de l’Albaicin
mais sur la muraille plus récente de l’Alberzana, qui s'appelait Bab al-Bayazin.

Comme nous allons le voir dans la prochaine section, la version de al-Bayazin13

est, de loin, privilégiée par les sources médiévales arabes, comme cela a déjà été
noté par L. Eguilaz, mais  également dans un article plus récent de Carlos Vilchez14.

14 C. Vilchez, La denominación de al-Bayyāzīn, p. 54.

13 En arabe, les fauconniers ou al-Bayazin s’écrit نيزايبلأ avec un ز qui est l'équivalent du z en arabe.

12 Elle est présentement connue sous le nom de Puerta del Halcón ou encore Postigo de San Nicolás
et se trouve sur la cuesta (en fait calle) de la Charca, entre les églises de San Nicolás et del Salvador.
Voir par exemple,  C. Jerez, Granada: la ciudad musulmana, p. 23.

11 Federico Corriente, El léxico árabe andalusí según P. de Alcalá, p. 23.

10 L. Eguilaz y Yanguas, Del lugar donde fue Ilíberis, pp. 52-53.

9 Il existe aussi une quatrième possibilité, plus «exotique». En effet, La page Wikipédia de l’Albaicin
en français note, en citant une étude de B. et J-J. Fénié, Toponymie provençale, p.18, que pour
l’étymologie du nom: «Il pourrait également s'agir d'un double oronyme préceltique *Bar-+*Cin
désignant des rochers ou des hauteurs et attesté en plusieurs endroits en Europe du sud comme
Barcillonnette ou Barcelonnette». Pour notre part, nous allons ignorer cette option (même s’il s’agit
également d’une colline, comme pour notre hypothèse de départ donc), qu'on ne retrouve nulle part
ailleurs, et privilégier la piste, bien plus plausible à notre avis,  d'une origine arabe ou berbère.

https://fr.wikipedia.org/wiki/Albaic%C3%ADn_de_Grenade


5 Abd el-Hak DJOUADI

Si on se restreint à la période nasride, le fait qu'un quartier de Grenade soit associé
à la fauconnerie n'est pas à priori très surprenant vu l'intérêt, sinon la passion, qu'ont
eu certains de leurs émirs pour cet art, comme nous le rappelle Virgilio Martinez
dans un article édifiant15. Par contre, avant l'avènement de cette dynastie au XIIIe

siècle, les éléments montrant un attachement pour la fauconnerie en al-Andalus en
général et à Grenade en particulier, sont assez rares et tenus16. Certains indices17

suggèrent également qu’il y aurait eu quelque intérêt pour la fauconnerie chez les
Berbères du Maghreb, du moins chez les tribus nomades.

Toutefois, rien dans les sources, y compris dans les sources arabes que l’on va
discuter plus loin, n'indique que l'Albaicin a pu être le quartier des fauconniers. De
plus, techniquement parlant, le site n’était pas propice à la chasse de haut vol avec
des oiseaux de proie18. C’est d'ailleurs aussi le cas pour la colline de l'Alhambra,
déjà plus indiquée, car plus proche du lieu de vie des émirs nasrides et de leur suite
nobiliaire qui avaient l’apanage de cette activité seigneuriale. Ainsi, bien qu’elle soit
tout à fait plausible, l’hypothèse que l’Albaicin ait pu être un quartier de fauconniers
ne va pas tout à fait de soi et laisse quelques questions en suspens.

18 En effet, la «altaneria» prisée par la noblesse, est une activité qui se faisait avec cheval et chien
d’arrêt et nécessitait de l’espace, un relief peu accidenté et une grande visibilité, ce que n'offrait pas
le quartier. Dans la région, seule la Vega (bien que cultivée intensivement) pouvait fournir le cadre
adéquat et, en effet, une source indique que du temps des Nasrides, la fauconnerie se pratiquait près
des localités de Alfacar et surtout de Romilla, qui a une tour nasride et est située dans la plaine; voir
ce blog. Nous observons, qu’actuellement, l’activité ne se pratique que près du mont Mulhacén dans
la Sierra Nevada où une école a été ouverte en 2000; un espace éducatif de fauconnerie existe au Parc
des Sciences de Grenade et il y a un autre espace à l’aéroport, plus pratique, pour effaroucher et
éloigner les oiseaux des pistes de vol. Il subsiste néanmoins un fauconnier dans l’Albaicin mais qui
exerce dans le Vega lui aussi: Emilio l’Argentin dont parle un article de la revue Esprit Sud. Je le
remercie au passage, ainsi que Mousa Hachemi, pour de fructueux échanges sur le sujet.

17 V. Martinez signale dans son article (op. cit., p. 175) l'existence d'une céramique trouvée dans la
Qal’a des beni Hammad, donc chez des berbères Zirides du Maghreb central, sur laquelle était
représenté un faucon attaquant une gazelle ou une girafe, avec leurs deux cous entrelacés. Dans le
Maghreb occidental, la fauconnerie était pratiquée par les tribus nomades et des textes indiquent
qu’elle était assez prisée par les princes Almohades; voir le site Patrimoine immatériel: Fauconnerie.

16 Le fondateur de l’émirat de Cordoue, Abd al-Rahman Ier, était surnommé Saqr Quraych, le faucon
de la tribu de Quraych, pour souligner sa filiation prestigieuse ainsi que ses vertus guerrières.
Concernant Grenade, il existe une céramique très ancienne, un temps exposée au musée
archéologique et ethnologique de la ville (Casa de Castril), et sur laquelle sont représentés un faucon
et un cheval. Mais, il semblerait qu'elle soit bien antérieure à la période ziride et se rapporterait à
Qurat Ilbira du temps où elle était occupée par les jund de Syrie; voir encore l'article de V. Martinez
op. cit., p.176, ainsi que C. Vilchez, op.cit., p. 62.

15 V. Martinez, Falcons and falconry in al-Andalus, p. 159. Il y est noté, par exemple, que les
chroniques du second vizir de Mohamed V, Ibn Zamrak, évoquent l’intérêt de son sultan pour la
chasse au faucon et que dans l’Alhambra même, il y a plusieurs peintures illustrant des faucons
chassant leur proie. Mais la preuve la plus tangible de la passion que lui portaient les Nasrides est
que, peu après sa reddition aux monarques chrétiens et son exil doré dans les montagnes de
l’Alpujarra (Tlemcen ou Fès), on aurait aperçu le dernier émir nasride Mohamed XII dit al-Saghir ou
el Chico (le jeune), chasser avec faucons et lévriers dans son fief de Laujar de Andarax.

http://legadonazari.blogspot.com/2020/05/cetreria-nazari.html.
https://www.ideal.es/granada/rapaces-ayudaron-afrontar-miedo-inseguridad-20230731234310-nt.html?gig_actions=sso.login&gig_enteredFromComponent=fromLoginClick
https://www.parqueciencias.com/contenido-permanente/rapaces-en-vuelo-taller-sobre-biologia-y-ecologia-de-las-rapaces/
https://www.parqueciencias.com/contenido-permanente/rapaces-en-vuelo-taller-sobre-biologia-y-ecologia-de-las-rapaces/
https://www.granadadigital.es/cetreria-un-arte-milenario-que-ayuda-a-la-seguridad-en-el-aeropuerto-de-granada/
https://www.espritsud.es/actualites/c/0/i/78994156/l-albaicin-de-grenade-jadis-quartier-de-fauconniers
https://ich.unesco.org/doc/src/48661-FR.pdf


UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   6

2.1.2 LE QUARTIER DES RÉFUGIÉS  DE BAEZA
De l'hypothèse des fauconniers, venons-en maintenant à celle liée au «nid royal

des faucons», le nom que donnaient les anciens poètes espagnols, les romanceros19,
à la ville de Baeza. En effet, le nom arabe de la cité est Bayassa et ses habitants, les
al-Bayassin donc, auraient émigré en masse à Grenade lors de la Reconquista, et
ainsi donné leur nom au quartier de l'Albaicin qui les avait accueillis.

Rappelons tout d'abord quelques faits géographiques et historiques importants.
Baeza, une ville de 15.000 habitants actuellement, est située à 140 km au nord de
Grenade et, comme elle, est posée sur trois collines à près de 800 mètres d'altitude.
Elle domine la vallée du Guadalquivir ce qui en fait une place assez stratégique,
surtout qu'elle abrite en son sein un alcazar réputé inexpugnable. Connue sous le
nom de Beatia durant l'ère romaine, elle devint Bayassa après la conquête
arabo-berbère, mais resta longtemps peuplée de chrétiens mozarabes20. À la chute
du califat, elle passe sous le contrôle successif de plusieurs taïfas avant d'être
enlevée en 1147 par Alphonse VII et d'être reprise dix ans plus tard par les
Almohades. Après la cuisante défaite de ces derniers contre les chrétiens coalisés à
la bataille de las Navas de Tolosa en 1212, Baeza devint la capitale d'une éphémère
quoique importante taïfa, vassale de Ferdinand III qui l'intégra finalement à son
royaume à la suite de l'assassinat de son émir, Abdallah al-Bayassi en 1226.

Après la prise de la ville, les chroniqueurs rapportent que les habitants musulmans
furent expulsés et qu’un nombre important d'entre eux s'exilèrent à Grenade. Ce
sont ces al-Bayassin qui, d'abord réfugiés hors les murs entourant l'Alcasaba
al-Qadima, auraient construit le quartier de l’Albaicin et lui auraient légué leur nom.
Par exemple, Juan Rufo, écrivain et soldat cordouan, relate dans son poème21 «La
Austriada» qui date de 1584 : «Et parce que la plupart de ceux qui ont construit le
site étaient originaires de Baeza, ils l'ont appelé Albaicin». C. Vilchez cite plusieurs
auteurs de ce même XVIe siècle, tous chrétiens et non arabisants, qui ont repris
cette hypothèse22. Bien plus tard, le médiéviste Hugh Kennedy notait23 : «La ville
fut inondée de réfugiés des villes capturées et la colonie engloutit l'ancienne
Alcasaba et s'étendit jusqu'à la colline, aujourd'hui connue sous le nom d'Albaicin,
grâce aux réfugiés de Baeza qui s'y étaient installés». Cette possibilité est également
soutenue dans le livre récent de Makariou et Martinez-Gros24.

Un argument qui tendrait à étayer cette hypothèse est que, deux siècles plus tard,
le quartier (bien plus petit) d'Antequeruela dans le Realejo (rabdh al-Fakharin ou

24 S. Makariou et G. Martínez-Gros, Histoire de Grenade, p. 83.

23 H. Kennedy, Muslim Spain and Portugal, p. 277.

22 C. Vilchez, op.cit, pp. 58-60.

21 J. Rufo, La Austriada, Canto Primero, p. 10.

20 Elle fut le siège d'un évêché sous les Wisigoths et le maintint jusqu'au IXe siècle quand la ville
musulmane de Ubeda fut bâtie à proximité. Les deux font conjointement partie du patrimoine de
l'UNESCO depuis 2003 pour leur riche patrimoine, lequel n’est pas musulman, mais renaissant.

19 Sur les armoiries de la ville, on pouvait effectivement lire: «Je suis Baeza la bien nommée, Royal
nid de faucons; Ils tachent l'épée du sang Des Maures de Grenade, Mes braves capitaines».

https://whc.unesco.org/fr/list/522/
https://whc.unesco.org/fr/list/522/
https://www.dipujaen.es/hemerotecadigital/pdf.raw?query=id:0000372007&page=2&lang=es&view=prensa


7 Abd el-Hak DJOUADI

des Potiers) a aussi été construit pour accueillir des réfugiés, ceux de la ville
d'Antequera25 lorsqu'elle est tombée aux mains de Ferdinand I d'Aragon en 1410.

Néanmoins, plusieurs éléments jettent un doute sur la possibilité que le nom de
Albaicin vienne de Baeza, en plus du fait que l'explication ne satisfait pas l'arabisant
de base26. Tout d'abord, comme nous venons de le souligner, Baeza était une petite
ville avec une population qui ne devait pas excéder le millier d'habitants, bien moins
que Antequera lors de sa prise. Même si tous ses habitants avaient décidé d'émigrer
à Grenade (et rien n'est moins sûr, la ville ayant d'abord été vassale, et donc pas
ennemie au plein sens du terme), ils auraient pu se réfugier ailleurs, comme dans la
cité jumelle d'Ubeda qui a résisté jusqu'en 1233. Dans tous les cas, ils n'auraient eu
qu'un apport réduit par rapport à l'importante population de la cité hôte. À vrai dire,
peu après, plusieurs villes bien plus peuplées que Baeza comme Jaén, Cordoue,
Séville et, plus loin, Valence, avaient été conquises par les castillans et une partie
non négligeable de leur nombreuse population a dû probablement aussi se réfugier à
Grenade, ce qui était plus simple que d'émigrer en Afrique du Nord. Pourtant, il n'y
a aucun quartier se référant à ces villes et à leurs réfugiés.

Les arguments en faveur de cette hypothèse des réfugiés de Baeza sont donc assez
fragiles et les éléments de preuve en sa faveur ténus. En fait, C. Vilchez parle dans
l’article que nous avons déjà cité27 de la confusion des chroniqueurs chrétiens à
partir de la fin du XVIe siècle. N’ayant aucune connaissance de l’arabe, ils ont
amalgamé al-Bayazin avec les habitants de Baeza (ville déjà fameuse), al-Bayassin.
Cette confusion et cette erreur d'interprétation ne se seront dissipées et n’ont été
réparées qu'à la fin du XIXe siècle avec le retour en sainteté des arabisants. Ces
derniers ont réhabilité l'hypothèse des fauconniers en s’appuyant sur des sources
bien plus antérieures et fiables, ainsi que sur la graphie arabe assez parlante du nom.

Nous verrons plus loin que l’on peut utiliser un raisonnement analogue pour
affaiblir, sinon réfuter, également la première hypothèse des fauconniers.

2.1.3 LE QUARTIER DES MAÇONS OU DES «MISÉRABLES»
Pour terminer, il existe une dernière possibilité, beaucoup moins populaire et

crédible que les deux précédentes, mais que nous devons néanmoins mentionner et
commenter par souci d’exhaustivité. Il s'agit de l'hypothèse selon laquelle Albaicin
viendrait des mots arabes signifiants misérable ou maçon. L'un de ces deux groupes
se serait installé hors des murs de l’Alcasaba et aurait donné son nom au faubourg
après l'essor de Grenade, lorsque la dynastie nasride prit le contrôle de la ville.

27 C. Vilchez, supra, pp. 56-58.

26 Nous allons discuter cela dans une prochaine section, mais il est assez clair pour nous que les
textes arabes qui mentionnent l'Albaicin à partir du XIVe siècle écrivent bien al-Bayazin نيزايبلأ avec
unز (ou z), ce qui correspond, en principe, aux fauconniers et non aux Baeziens, qui s'écrirait نيسايبلأ
avec un س (ou s). Voir aussi L. Eguilaz, op. cit., pp. 52-53, C. Vilchez op. cit., p. 65, ainsi qu’une
remarque dans l’article de  B. Vincent, L'Albaicín de Grenade, p. 187.

25 Toutefois, cette dernière ville était bien plus grande et plus peuplée que Baeza et était tombée après
une rude résistance, à un moment où les conquêtes chrétiennes étaient assez rares. Cela rend donc la
comparaison entre les deux situations moins pertinente et relativise quelque peu l'argument.



UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   8

En effet, selon la page française de Wikipédia28, le nom Albaicin proviendrait de
l'arabe dialectal al-ba'issin qui est le pluriel de ba'is et qui désignerait un maçon29.
Elle note que «le quartier était à l'époque nasride, un faubourg peuplé très
majoritairement par des maçons arabes qui ont contribué à la construction des
habitations», en se référant au livre de Makariou et Martinez-Gros qui, au contraire,
privilégie l'hypothèse des Baeziens comme évoqué plus tôt. Il y a toutefois un texte
qui abonde dans ce sens, celui de Luis del Marmol qui, dans son histoire de la
rébellion des Maures de Grenade (donc une source également chrétienne et tardive)
écrit à propos de Bab al-Baz, la porte donnant accès à l’Albaicin qu'il orthographie
autrement: «Bab el-Beyz, qui signifie pour le travail ou les travailleurs»30.

Pour notre part, nous n'avons pas réussi à retrouver ce mot pour maçon en arabe
dialectal. Ainsi, il n’est ni dans le dictionnaire du faisceau dialectal arabe-andalou
récemment édité, ni dans le dictionnaire français-arabe algérien qui date de 188231.

En réalité, en arabe classique, la traduction du mot ba'issin n'est pas maçon ni
travailleur, mais plutôt pauvre ou misérable et, éventuellement et par extension,
malchanceux ou malheureux32. C'est cette dernière possibilité que reprend la page
anglaise de Wikipédia en s'appuyant sur un article d’un centre d’information arabe33.
À vrai dire, cette version est très répandue sur les sites internet arabophones et
même  celui de l’UNESCO, ainsi qu’une encyclopédie en ligne, la reprennent34.

En principe, s’il n’y avait pas là encore le problème de la graphie35, une telle
hypothèse serait tout à fait plausible si l'on considère que les habitants hors les
murailles, qu’ils soient indésirables ou réfugiés, sont effectivement susceptibles
d'être misérables (même s’il est étonnant qu’un nom aussi péjoratif et stigmatisant
pour les résidents puisse persister après la gentrification du quartier). À vrai dire,
nous sommes plutôt tentés d’extrapoler l’argument des Baeziens avancé ci-haut,
mais en sens inverse: les Arabes contemporains, ne connaissant pas al-Bayassin et
trouvant al-Bayazin désuet, ont adopté le mot répandu et au son proche al-ba’issin.

De toute façon, aucune source sérieuse ne s’attarde sur cette (double) possibilité
des ba’issin et nous ne lui accorderons pas plus de crédit par la suite.
Voyons maintenant ce qu’en disent les sources arabes d’avant le XVIIe siècle.

35 Ici aussi, nous avons le même problème qu'avec les Baeziens: en arabe, le mot نيسئابلا pour al
ba'issin, s'écrit avec un ء et un س , et diffère encore de la graphie pour les fauconniers, نيزايبلا .

34 Voir le site d’information de l’Alhambra où il est explicitement écrit نيسئابلايح pour le quartier,
ou encore l’encyclopédie en ligne arabe, très fréquemment reprise sur l’internet arabe, qui indique
que Abaicin signifie «les misérables, parce que leurs maisons sont exiguës, petites et rapprochées».

33 La page Wikipédia anglaise de l'Albaicin qui se réfère au Centro de Información Árabe, El Mundo
Árabe, vol. 8-14, 1962, p. 23. Ce  site ne donne pas de source, ni aucune autre information.

32 Dictionnaire et traductions de l’arabe en ligne al-maany (les significations) : ba'is sur almaany.

31 F. Corriente et al., Dictionnaire arabe andalou; B. Ben Sedira, Dictionnaire français-arabe.

30 L. del Marmol Carvajal, Histoire de la rébellion …. du Royaume de Grenade, p. 37.

29 Le mot espagnol pour maçon (en plus de celui de masón, plus fréquemment usité) est, d’après le
dictionnaire de la Real Academia Española, «albañil» qui vient de l'arabe al-banní ou al-banña.

28 La page française de Wikipédia de l'Albaicin.

https://www.alhambra-patronato.es/ar/
https://www.arab-ency.com.sy/details/5747
https://en.wikipedia.org/wiki/Albaic%C3%ADn
https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/%D8%A8%D8%A7%D8%A1%D8%B3/
https://fr.wikipedia.org/wiki/Albaic%C3%ADn_de_Grenade.


9 Abd el-Hak DJOUADI

2.2 ALBAICIN DANS LES SOURCES ARABES
Nous allons à présent rechercher les occurrences du vocable al-Bayazin et de ses

cognats dans les sources arabes médiévales, l’idée étant de remonter à leur origine.
Pour cela, nous allons utiliser, en particulier, les deux bibliothèques en ligne36

Al-Maktaba al-Shamila et Maktabat ahl al-Bayt présentées dans un précédent article
sur la Gharnata berbère et utilisées pour retrouver son ancien nom, Agharnata37.

D'après Carlos Vílchez38, la première mention du nom du quartier se trouverait
dans un texte arabe rédigé dans la première moitié du XIVe siècle par Ibn Fadl-Allah
al-Omari, le grand voyageur d'origine Damascène travaillant pour le compte des
Mamelouks du Caire, qui a visité Grenade en 1327. Toutefois, sur les sites évoqués
ci-haut, nous en avons identifié une encore plus ancienne. Elle se trouve dans un
texte assez anodin de l’historien et biographe Ibn Abd al-Malek al-Marrakechi, né à
Marrakech en 1237 et mort durant le siège de Tlemcen en l’an 1303. C’est l'auteur
de Al-Dayl wa Takmila, une grande encyclopédie bibliographique des personnages
du Maghreb et d'al-Andalus et, dans laquelle, le deux fois vizir, poète, médecin et
biographe, entre-autres qualités, Lissane al-Dine ibn al-Khatib (qui était un intime
du fils du biographe, installé à Malaga) a puisé abondamment un siècle plus tard en
rédigeant sa fameuse chronique de Grenade, al-Ihata. Al-Marrakechi avait établi
une notice sur un personnage appelé Abu al-Hasan ibn Fadhila, religieux respecté et
grand interprète du soufisme,  décédé à Grenade et sur lequel il avait écrit39:

«Il est décédé à l'aube du mercredi, la seizième nuit de Muharram 696 de l’Hégire
(14 novembre 1296). La prière funéraire a été célébrée pour lui ce jour-là après la
prière de l'après-midi, et il a été enterré dans le cimetière du rabdh (singulier de
arbadh) d'al-Bayazin à Grenade. Ses funérailles furent suivies par le sultan de
l'époque, l'émir des musulmans, Abu Abdallah ben al-Ahmar40 et ses subordonnés».

On peut donc en déduire qu’à la fin du XIIIe siècle, Albaicin était un faubourg
peuplé où résidaient des personnages illustres et qui avait son propre cimetière.

La mention suivante, chronologiquement parlant, est celle proposée par C. Vilchez
et donc faite par al-Omari qui, dans son fameux Massalik al-absar, écrit41:

«Autour de Grenade se trouvent quatre quartiers: le quartier d’al-Fakharin et celui
d’al-Ajl qui compte de nombreux palais et jardins, les deux sont à côté du Genil et
le quartier d’al-Ramla, et celui d'al-Bayazin, près de Bab al-Diffaf, qui compte de
nombreux bâtiments et d'où sortent environ quinze mille combattants, tous
courageux et rompus à la guerre. C'est un quartier indépendant, doté de ses propres
dirigeants, juges et autres».42

42Notons que rabdh al-Fakharin ou le quartier des Potiers est l’ancien quartier juif, le Realejo actuel,
et qu’il reste du rabdh al-Ramla, le quartier du sable, la Plaza Bib-Rambla (la porte ou bib avait été
démolie au XIXe siècle et reconstruite en partie au XXe sur le chemin de l’Alhambra). Bab al-Difaf

41 Al-Omari, Massalik al-Absar, partie 4, p. 230.

40 Mohamed II al-Faqih, le fils d’al-Ahmar et deuxième émir Nasride, qui a regné de 1273 à 1302.

39 Al-Marrakechi, Al-Dayl wa al-Takmila, 5ème voyage, partie 2, p. 541.

38 C. Vilchez, supra, p. 54.

37 A. Djouadi, Agharnata, le nom berbère de Grenade.

36 Al-Maktaba al-Shamila ( ةلماشلاةبتكملا ) sur ce site et Maktabat ahl al-Bayt ( تيبلالهأةبتكم ) sur ce site.

https://shamela.ws/book/11790/696
https://shamela.ws/book/1030/529
https://shamela.ws/
https://ablibrary.net/#/


UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   10

Cette mention de l'Albaicin, orthographié al-bayazin (avec un z arabe) et qui est
censé faire référence aux fauconniers, a été reprise dans l'encyclopédie postérieure
de l'historien et mathématicien égyptien Ahmad al-Qalqashandi43. Viennent ensuite,
toujours dans l’ordre chronologique, les nombreuses citations de al-Bayazin d’Ibn
al-Khatib, faites principalement dans sa somme sur Grenade et ses habitants,
al-Ihata fi akhbar Gharnata. Ici, nous allons en reproduire trois44.

La première est, en fait, une reprise du passage d’al-Marrakechi sur ce fameux Ibn
Fadhila qui a été enterré au cimetière d’al-Bayazin et que nous venons d’évoquer,
mais avec une divergence dans la date de décès du religieux, prise comme le 15
octobre 1299. La seconde mention est une description, ou plutôt une apologie, des
hauteurs de Grenade, en partant d’al-Bayazin pour arriver à Alfacar, un petit village
à 10 km au nord, où naît le rio Darro et où se trouve la «Fontaine aux Larmes»,
Ayn-al-dam’a ou Aynadamar, la source principale qui approvisionnait l’Alcasaba
al-Qadima en eau. Une troisième mention est liée à la bataille qui a opposé en 1162
les forces almohades qui gouvernaient Grenade à une armée de rebelles menée par
un seigneur de guerre et chrétien converti dénommé Ibn Hamshek. Le gendre de ce
dernier, Ibn Mardanis, était venu à sa rescousse et avait établi son campement en
haut de la colline de l’Albaicin, qui, d'après ibn al-Khatib, est «connue à ce jour
comme la koudia (colline) de Mardanish». Cette «koudia» est en fait une colline
mentionnée dans la citation précédente et qui se trouve sur le chemin menant à
Alfacar. Ce n’est donc pas celle de l’Albaicin elle-même, comme le suggérait C.
Vilchez45, mais une colline un peu plus au nord du quartier (El Fargue, peut-être?).

Des contemporains d’Ibn al-Khatib ont également cité le quartier d’al-Bayazin,
comme le chroniqueur Ibn al-Hassan al-Nabahi dans un livre sur les juges de
Grenade ou le théologien et juriste Abu Ishaq al-Shatibi dans un traité de littérature
arabe46. Ensuite, le nom a été utilisé de manière courante et avec la même graphie.
En particulier, au XVIe siècle, il y eut un grand nombre de citations de l'historien
maghrébin Ahmad al-Maqqari dans son Nafh al-Tayeb et un tout aussi grand
nombre du soldat grenadin anonyme, émigré au Maghreb, dans Nubdhat al ‘Asr47.

47 Al-Maqqari, Nafh al-Tayeb, partie 4, p. 519; Anonyme, Nubdhat al ‘Asr, p. 85. À la fin du XVe, le
juge et homme de lettres, Ibn al-Azrag le cite aussi dans son Badai’ al-sulk, partie 1, p. 120.

46 Al-Nabahi, Tarikh Cadhat al-Andalus, p. 40; Al-Shatibi, Kitab al-Ifadat wa al-Inchadat, p.10. Ce
dernier est cité par C. Vilchez, op. cit., pp. 56, qui cite également Ibn Khaldoun qui fut grenadin de
1362 à 1365. Nous n’avons pas trouvé de mention du rabdh al-Bayazin faite par ce dernier; par
contre, il parle d’un plat traditionnel maghrébin appelé abazin comme nous le verrons plus loin.

45 C. Vilchez, op. cit., p. 55.  Il y a une intéressante discussion  à ce propos dans l’article.

44 Ibn al-Khatib, al-Ihata fi akhbar Gharnata, partie 4, p. 216, partie 1, p. 29 et partie 2, p. 73. pour,
respectivement, la première, la seconde et la troisième mention.

43Al-Qalqashandi, Subh al-A’sha, partie 5, p. 207. Notons qu’il ne mentionne que trois quartiers,
al-Bayazin, al-Fakharin et d’al-Ajl,  et ignore celui d’al-Ramla.

ou la porte des Tablettes, se trouve sur la Carrera del Darro face à El Bañuelo et donne accès à la
Sabika. Comme C.Vilchez, nous n’arrivons pas à situer de manière certaine le rabdh al-Ajl (du délai
ou de la grande œuvre). Mais il est possible qu’il s’agisse de rabdh al-Najd (mot assez proche) qui
est mitoyen de rabdh al-Fakharin; voir la carte de A. Orihuela et C. Vílchez, Aljibes publicos, p. 64.

https://shamela.ws/book/1002/2541
https://shamela.ws/book/6646/53
https://shamela.ws/book/7236/88
https://shamela.ws/book/4363/140
https://shamela.ws/book/584/10
https://shamela.ws/book/11682/1463#p1
https://shamela.ws/book/11682/62#p1
https://shamela.ws/book/11682/444
https://shamela.ws/book/9429/2419


11 Abd el-Hak DJOUADI

Avant de clore cette discussion, quelques remarques importantes sont de mise. La
première est que, en cherchant les occurrences d’al-Bayazin, nous aurions dû
tomber sur quelques-unes relatives aux fauconniers. Le fait que nous n'ayons trouvé
aucune reliée à Grenade, nous renforce dans notre intuition de départ qui était que le
quartier n'était pas très indiqué pour la fauconnerie et qu’il était improbable qu’il y
en ait eu. Plus sérieux, nous n’avons trouvé qu’une seule mention de al-Bayazin qui
ne serait pas relative au quartier grenadin, et elle est persane. Il s’agit d’un texte de
Abu Mansur al-Tha'labi, un érudit persan qui vécut entre le Xᵉ et XIᵉ siècle. Dans
son livre Thimar al-Kouloub ou le «Fruit des Cœurs», il utilise le mot sans que cela
ne soit clair si c’est dans le sens de faucons ou de fauconniers48. Cette absence de
citations jette un grand trouble. Est-il certain qu'al-Bayazin veuille bien dire «les
fauconniers»? Après tout, le dictionnaire en ligne al-maany indique qu’un
fauconnier se dit saqar ou bazidar avec saqaryn et bazidaryn pour pluriels, et qu’il
ne reconnaît ni le singulier al-bayaz ni le pluriel al-bayazin49. Il est donc
envisageable de considérer qu’en arabe, le vocable al-Bayazin est sans relation avec
les fauconniers50. De plus, le mot persan baz est très peu utilisé en arabe51.

Une seconde remarque est que dans les recherches que nous avons faites sur les
sources médiévales arabophones, nous n'avons trouvé aucune mention d'un quartier
(rabdh) ou d’une quelconque localité appelée al-Bayazin ailleurs qu'à Grenade. Ni
dans l’al-Andalus ni dans aucun autre pays du vaste monde arabo-musulman,
Maghreb compris. En fait, dans son article que nous avons déjà cité, C. Vilchez
avance que le grand géographe du XIIe siècle, Cherif al-Idrissi, mentionne, dans son
Uns al-Muhaj52 ou le Livre de Roger, une qaria du nom d’al-Bayazin près de Séville
et qui correspondrait au village actuel de Dos Hermanas. Vérification faite, la qaria
en question s'appelait, en réalité, al-Fakharin, un nom bien plus répandu.

Une dernière remarque est que nous avons, de même, recherché les occurrences
d’al-Bayassin, qui auraient dû être nombreuses si le quartier tenait effectivement
son nom des réfugiés de Baeza. Nous n'en avons trouvé qu'une seule et elle
concerne un lieu qui se trouve, en fait, à Séville. En effet, le même al-Marrakechi
qui a recensé pour la première fois rabdh al-Bayazin, mentionne, toujours dans son
Al-Dayl wa Takmila, un personnage, Abd al-Wahab ibn Mohamed qui «passa toute
sa vie dans la mosquée connue près de Bab al-Bayassin à Séville».53

Ceci conforte la conviction que nous partageons avec bien d’autres, de Eguilaz à
Vilchez en incluant Seco de Lucena et Corriente, que le nom arabe du quartier était
bien al-Bayazin et qu’il n’est aucunement relié aux habitants de Baeza.

53 Al-Marrakechi, Al-Dayl wa al-Takmila, partie 1, p. 98.

52 Al-Idrissi, Uns al-Muhaj,  pp. 151-152; C. Vilchez, op.cit, p. 60.

51 Dans al-maany, baz désigne bien des choses et son pluriel se réfère même au boson de Higgs...

50 En fait, L. Eguilaz le reconnaît puisqu'il note en bas de page dans Del lugar donde fue Ilíberis, pp.
52-53, que «Le vocable زاب avec le pluriel نيزايب qui manque dans les dictionnaires classiques, se
retrouve dans le Vocabulista du P. Pedro de Alcalá avec ce sens».

49Voir le dictionnaire al-maany, sa définition de fauconnier et son évocation de bayaz.

48 Al-Tha'labi, Kitab Thimar al-Kouloub, p. 213.

https://shamela.ws/book/1030/93
https://www.almaany.com/fr/dict/ar-fr/%D8%A8%D8%A7%D8%B2/?c=Tout
https://www.almaany.com/fr/dict/ar-fr/fauconnier/?c=Tout
https://www.almaany.com/fr/dict/ar-fr/%D8%A8%D9%8A%D8%A7%D8%B2/?page=5
https://shamela.ws/book/6896/213


UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   12

2.3 PROBLÈMES AVEC CES INTERPRÉTATIONS
Les trois interprétations pour le nom du quartier de l’Albaicin discutées auparavant

souffrent de diverses carences. Une première faiblesse est que les écrits s'y référant
sont trop tardifs. Ils apparaissent bien après l'accession au pouvoir de la dynastie
nasride54 pour la première et la plus solide des trois hypothèses, celle des
fauconniers, et même après la chute de Grenade pour les deux autres.

En effet, comme nous venons de le voir, la première mention écrite de rabdh
al-Bayazin est apparue au début du XIVe siècle, c’est-à-dire qu’elles sont
postérieures d’au moins trois siècles à la fondation de Grenade. Elles viennent donc
bien après que la ville a été complètement arabisée et que l'influence berbère y ait en
grande partie disparu, du moins parmi l'élite dirigeante et savante. La plupart des
premiers chroniqueurs ayant noté le nom al-Bayazin, al-Omari, Ibn al-Khatib mais
aussi al-Marrakechi (qui, bien que né au Maroc, descend d’une prestigieuse famille
arabe), sont d'ascendance arabe et n'avaient probablement aucune connaissance du
berbère. Ils ne pouvaient donc interpréter et transcrire le nom qu'en arabe.

La possibilité que l'appellation du quartier ait pu être d'origine différente, par
exemple, berbère, mais phonétiquement proche d'al-Bayazin, n'est en conséquence
pas à exclure. Il est compréhensible et, à la limite, presque naturel que le caractère
éventuellement berbère du nom du quartier soit mal appréhendé, ignoré ou alors
incorrectement transcrit ou encore modifié par les chroniqueurs arabophones. Ceci
est particulièrement vrai pour la toponymie, comme tout groupe ethnique a tendance
à s’approprier le nom du lieu qu’il occupe et à l'adapter à sa propre langue.

En réalité, nous pouvons, à ce stade, faire une analogie avec ce qui s’est passé pour
les chroniqueurs chrétiens du XVIe siècle qui ont avancé la thèse des réfugiés de
Baeza pour expliquer le nom du quartier, en occultant complètement les textes
arabes dont ils ne disposaient pas ou qu’ils ne maîtrisaient pas. En bref, Albaicin
pourrait très bien avoir eu une signification berbère qui aurait échappé à al-Omari
ainsi qu’à ses successeurs arabes ou arabisés et qui, en transcrivant le nom, l’ont
troqué contre un mot arabe phonétiquement proche, mais ayant un sens différent.

Une difficulté spécifique dans le cas des hypothèses relatives aux réfugiés de
Baeza, aux maçons ou aux misérables, en plus de celle se rapportant à leur graphie
qui ne correspond pas à ce qui apparaît dans les écrits arabes, est qu'elles
impliqueraient que le quartier n'était pas baptisé avant l'arrivée des Baeziens à partir
de 1227, ce qui aurait été assez surprenant. En effet, étant très proche de l'Alcasaba
al-Qadima, la jouxtant même, le lieu devait être partiellement ou temporairement
habité et, au moins, assez fréquenté. À vrai dire, il se pourrait même que des
édifices importants y aient déjà été construits. Ceci aurait pu être le cas, au plus tard,
du temps des Almohades qui avaient bâti des palais assez loin de la vieille Casbah,
comme l’Alcazar Genil. Il devait donc bien avoir une appellation.

54 Les Nasrides ou Banu Nasr, sont d’ascendance arabe. Le premier émir, Mohamed (Ier) ibn Nasr dit
al-Ahmar, se disait directement descendre du chef de la plus importante tribu de Médine lors de
l’hégire du prophète Mohamed en 622, les Banu al-Khazraj, des Ansar originaires du Yémen.



13 Abd el-Hak DJOUADI

Un autre problème majeur est qu'il existe un grand nombre de localités qui ont un
quartier dont la dénomination est Albaicin ou un vocable proche. Ce point avait été
soulevé dès 1892 quand, dans son fameux guide de Grenade, Manuel Gômez note
que des villes comme Alhama de Granada, Antequera et Pastrana avaient donné ce
nom à un de leurs quartiers55. Ceci est le cas non seulement sur le territoire nasride,
soit les provinces de Grenade, Malaga, Almería et Jaen, mais également ailleurs.
Dans un article compagnon de celui-ci56, nous allons voir qu’en fait, il y a une
soixantaine de lieux en Andalousie et ailleurs en Espagne, ayant pour nom
Albaicin. Certains de ces lieux semblent avoir été urbanisés récemment et ont dû
avoir été dénommés ainsi sur le tard en référence au prestigieux quartier grenadin,
mais rien ne dit si leur emplacement, n’était pas appelé Albaicin auparavant.
Évidemment, cette multitude de localités, dont certaines sont petites et isolées, n'ont
pas toutes pu héberger des fauconniers ni n'ont surtout été un refuge pour des
Baeziens, des maçons ou des «misérables».

Un trait qui ressort de cette étude est que les localités sont très souvent situées en
hauteur ou sont adossées à une colline. En particulier, le dictionnaire historique de la
langue espagnole (RAE) note qu’Albaicin désigne en vérité «un quartier en pente ou
sur une côte»57. Nous allons effectivement voir que, chez les Berbères, au moins
ceux du centre et de l’est du Maghreb, pays où les Sanhadja ayant régné sur
Grenade étaient particulièrement présents, mais aussi dans le sud du Maroc pays
d’origine des Almoravides ainsi que dans le centre du pays où les Almohades
Masmouda étaient établis58, le lien entre Albaicin et une colline est assez  étroit.

3. ALBAICIN, UNE COLLINE EN BERBÈRE?

3.1 ABAZIN EN TAMAZIGHT
En plus des trois hypothèses discutées précédemment, qui donnent toutes une

origine arabe au mot Albaicin, nous proposons une quatrième possibilité qui, elle,
lui attribue une filiation purement amazighe. En effet, il existe un mot berbère,
abazin au masculin et tabazint au féminin59, ayant pour racine √BZN, qui désigne
une butte ou une colline. Le terme «bazina» est utilisé par les ethnologues et les
archéologues pour désigner des sépultures anciennes, préislamiques, ayant la forme
d'une butte, souvent présentes en Afrique du Nord. L'ethnologue Pierre Roffo60, par
exemple, dans un article de 1937, nous indique l'origine du mot, utilisé surtout dans
la partie est du Maghreb: «Bazina, vient du mot berbère qui signifie butte».

60 P. Roffo, Monuments funéraires préislamiques, p. 506.

59 Nous avons vu dans notre article d'introduction (op. cit., section 4.4) que de très nombreux noms
berbères masculins débutent par les préfixes a et i et se féminisent en les perdant au profit du préfixe
féminin t et se terminent par un t ou un th;  voir S. Chaker, Genre en berbère, p. 3043.

58 Voir A. Djouadi, Gharnata et les  Berbères.

57 Voir le site internet de la RAE où il est écrit: «Al-bayyāzīn: barrio en pendiente o cuesta».

56 A. Djouadi, Toponymes berbères de la région de Grenade, section 2.

55 M. Gômez-Moreno, Guia de Granada,  p. 476.

https://www.rae.es/tdhle/albaic%C3%ADn


UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   14

Dans une étude qui date d'une trentaine d'années61, Mbarek Redjala, qui l'a publiée
sous le pseudonyme de M. Awadi, a interprété le vocable berbère bazina, ainsi que
celui de abzin qu'il reconstitue, et y retrouve le sens de «gravir» ou de «grimper».
Les vocables abazin ou tabazint se référeraient donc à une pente ou à une colline62 .

Nous avons également vu dans notre article d’introduction, et selon les études de
E. Laoust et J. Drouin en particulier63, que les toponymes berbères sont souvent
reliés à la terre et à ses reliefs et qu’ils commencent le plus souvent par la lettre a.

Partant de là et notant, comme le souligne Federico Corriente notamment64, que les
mots berbères sont souvent arabisés en leur ôtant les préxes de classe nominale
masculine a ou i, cela ferait de abazin le vocable bazin. Le préfixe arabe habituel al
a ensuite été ajouté, ou il a été confondu avec le a initial, pour donner al-bazin. Les
auteurs arabes à partir du XIVe siècle l’ont alors transcrit comme al-bayazin,
phonétiquement proche, mais qu’on n’a retrouvé nulle part comme nous l’avons vu.

L’éventualité que Albaicin vienne de ce mot berbère nous parait très séduisante et
particulièrement plausible, notamment au vu de l'influence appréciable qu'ont eu les
Berbères sur la Grenade médiévale, ainsi que nous l'avons fait apparaître avant. Ce
sont, après tout, les Zirides qui ont été les premiers à investir la colline et à
l’urbaniser. Cela expliquerait d’abord l’origine de cet al-Bayazin, si énigmatique et
que nous ne retrouvons nulle part ailleurs que dans le quartier grenadin, et qui serait
alors une appropriation (au moins dans la forme) du mot berbère.
Cela expliquerait également, et de manière assez convaincante, la prolifération de

lieux ayant Albaicin comme dénomination et qui se situent en grande majorité,
sinon exclusivement, en hauteur. Surtout que, comme nous allons le montrer, de tels
endroits se trouvent également dans des régions du Maghreb où, pour certaines, ont
vécu des Sanhadja qui ont parlé une langue proche de celle utilisée à Grenade, au
moins pendant les périodes ziride,  almoravide et éventuellement almohade.

Cette hypothèse répond aussi à une autre question qu'on pouvait se poser de prime
abord: pourquoi les deux autres collines de Grenade, al-Sabika et al-Mauror, ont
toutes deux des noms spécifiques, mais pas celle de l'Albaicin? Cette singularité
devient beaucoup moins surprenante si Albaicin lui-même signifiait colline.

Dans ce qui suit, nous avancerons plusieurs arguments en faveur de cette nouvelle
étymologie. D’abord, nous énumérerons les nombreux lieux au Maghreb qui ont
pour dénomination un mot ayant la même racine, √BZN, que abazin. Ensuite, nous
résumons la position des ethnologues ayant étudié les monuments funéraires
maghrébins en forme de butte, les bazinas. Finalement, nous discuterons d'un plat

64 F. Corriente, Le berbère en al-Andalus, op. cit., p. 275.

63 A. Djouadi, Gharnata et les Berbères; E. Laoust, Toponymie du Haut  Atlas, p. 13; J. Drouin,
Éléments de toponymie berbère, pp. 199-200.

62 Il existe néanmoins bien d'autres mots pour désigner une colline ou une chaîne de collines en
tamazight. Dans le Dictionnaire des racines berbères communes de M-A. Haddadou, nous trouvons
par exemple: ighil ou tighilt, awrir ou tawrirt, adrar (utilisé surtout pour une montagne) et, bien que
moins fréquents, agemmum, akaswar, urrag, tiraf, aruru, isiwanen.

61 M. Awadi, Tentative d’explication étymologique du terme Bazina, pp: 11-22.



15 Abd el-Hak DJOUADI

traditionnel de l’est de l’Afrique du Nord qui s'appelle bazin ou abazin et qui se
présente sous la forme d'une colline ou est préparé à base d'herbes des collines.

3.2 ABAZIN DANS LA TOPONYMIE DU MAGHREB

Bazine apparaît très fréquemment dans la toponymie de l'est algérien et de la
Tunisie, mais également dans celle du Maroc. Comme discuté auparavant, une
manière d'arabiser le vocable abazin serait de lui ôter le préfixe masculin a et bazin
pourrait donc être sa forme arabisée avec comme pendant féminin bazina ou bazine.
Nous avions aussi vu qu'une des particularités des parlers zenata, qui sont les plus
répandus au Maghreb, est l’omission du préfixe a dans une multitude de mots, qui
fait que, par exemple, les termes sanhadja adhar pour jambe et afus pour main
deviennent dhar et fus en zenata. On pourrait donc également conjecturer que bazin
ou bazine seraient les formes zenata de abazin, et de ce fait,  bien plus répandues.

À l'aide des outils Google Maps, Google Earth ainsi que le site Mapcarta, nous
avons entrepris de dénombrer tous les lieux au Maghreb ayant pour nom abazin ou
un de ses cognats: dénomination de villages, de collines, de cours d’eau, de rues, de
quartiers, etc. Le résultat est résumé dans la figure 1 où les points correspondants
ont été indiqués sur une carte standard du Maghreb de Google Maps.

En Algérie, par exemple, Koudiat el-Bazine (koudia voulant dire côte ou colline en
arabe) près de la ville de Msila et Bazina près de celle de Guelma, les deux se
trouvant dans l'est du pays, sont deux collines qui culminent à 985 et 1.000 m
au-dessus du niveau de la mer, respectivement. Toujours dans l'est de l'Algérie, il y
a près de Tébessa, un fort niché à plus de 1.000 m d'altitude appelé Borj Bazina
(ainsi qu'un puit, Bir Bazina) et, près de Meskiana ou Oum el-Bouaghi (à l’extrême
est du pays), une localité d’une élévation de près de 900 m appelée Mechta Bazina;
un lieu du même nom se trouve également  à Guelma, près du pic Bazina.

De même, en Tunisie, il existe une Koudiat al-Bazina, une colline haute de 531 m
dans la région du Kef près de la frontière algérienne. Il y a également deux Jbel
Bazina: l’un près de Bir Bou Rekba, non loin de Hammamet, et l'autre perché à 511
m de hauteur entre Mateur et Chaouat, au nord-ouest de Tunis, avec le vocable jbel
ou djebel signifiant montagne ou colline et bir puits. Bazina est le nom d'une autre
colline culminant à 605 m d'altitude située près de Kasserine dans le centre-ouest.
De plus, il existe un village dénommé Bazina perché sur une colline haute de 411
mètres dans le gouvernorat de Bizerte entre Tunis et la frontière algérienne.
Probablement en lien avec ce village, il y a les cascades de Ain Maze Bazina sises
tout près et un cours d'eau nommé Oued Bazina, un peu plus au sud. Il existe aussi
un Oued Bazina près de Tataouine, au sud du pays.

On trouve le vocable même au Maroc. Par exemple, au nord d'Agadir et près de
Tamri, il existe une localité appelée Taourirt ou-Bazine, taourirt signifiant aussi une
colline comme nous l’avons indiqué. De plus, il y a un oued nommé Wad Bazine,
situé à 887 m d'altitude au sud-est de Fès. Finalement, il y a la localité de Taoukit
Ibazine entre les villes d’Essaouira et d’Agadir, ainsi qu'Ibazine, un éperon rocheux
haut de 1.117 m, à une centaine de kilomètres à l'est de Marrakech.



UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   16

Figure 1: Carte du Maghreb sur laquelle est indiquée la position des lieux ayant un cognat de Abazin
pour dénomination. Les points en bleu sont pour les collines, en marron pour les oueds, en vert pour
les localités et les points en rouge sont pour les rues et les quartiers.

De surcroît, en Algérie et en Tunisie, on trouve plusieurs rues ou quartiers qui ont
cette appellation. Il existe, par exemple, la rue Bazine à Constantine, la grande ville
de l'est algérien qui surplombe les gorges du Rhummel et qui est assez pentue à
certains endroits (une jumelle de Ronda sous bien des aspects). Il y a de même une
rue Bazine à Menzel Bourguiba, au nord de la Tunisie, près de Bizerte. Des
dénominations incluant Bazine ou Bazina se retrouvent également à Gunenzet ath
Abbas en Kabylie, près du village de Tazmalt dans la wilaya de Béjaïa et à Ain
Zerga, dans la wilaya de Tébessa, tout près de la frontière algéro-tunisienne.

Mais, plus que tout, il y a l’Hara- ou l'Houma-ou-Bazine, donc «le quartier de
Bazine». Il se trouve à Béjaïa (Bgayeth en tamazight), une ville de taille comparable
à celle de Grenade et qui fut la capitale des Hammadites, les cousins des Zirides
grenadins. C'est l'un des plus vieux quartiers de la ville, hors les anciens murs, et qui
a été peuplé de ruraux kabyles en majorité. Comme l’Albaicin, il est accroché à une
colline escarpée. Un habitant amoureux de sa ville, fait un descriptif saisissant du
quartier  dans le journal «El-Watan»65 où l’on retrouve les traits de l’Albaicin.

65 Dans cet article sur l’Houma ou-Bazine publié en juillet 2006 dans le journal algérien «El-Watan»,
R. Oussada note: «La plupart des maisons sont vieilles de près d'un siècle, mais édifiées avec de la
pierre taillée comme matériau… Dans leur majorité, leur gabarit est limité à deux niveaux, le
rez-de-chaussée et thighourfathine, avec des fenêtres, des ouvertures qu'on aurait mieux fait
d’appeler lucarnes, donnant sur la rue. La porte franchie donne sur une courette, essahn comme on
l'appelle ici.» Cela fait furieusement penser à l'Albaicin grenadin avec ses vieilles maisons à deux

https://www.djazairess.com/fr/elwatan/47588


17 Abd el-Hak DJOUADI

Il n'est toutefois pas à exclure que l'Houma ou-Bazine ne rende simplement
hommage à l’Albaicin de Grenade et que son nom ne soit tout bonnement inspiré
par lui, mais avec la bonne «orthographe» cette fois-ci. En effet, il y a eu une forte
relation entre les deux villes66 et une partie de la population grenadine, suite aux
diverses vagues d'expulsions ou de persécutions, s'est réfugiée à Béjaïa. Tout un
quartier, appelé les Andalous, y a même été bâti pour l'héberger (il y a encore un
cimetière dit des Andalous)67. D'après Robert Brunschvig, par exemple, qui a étudié
la région sous la dynastie des Hafsides qui y a régné jusqu'au début du XVIe siècle,
il y a toujours eu des émigrés andalous à Béjaïa68, en réalité, depuis la chute des
Almoravides au milieu du XIIe siècle69. Abu Ibrahim al-Marini, dans sa chronique
de la Reconquista, raconte également qu'après la chute de l'émirat de Grenade, les
réfugiés andalous étaient si nombreux qu'il n'a pas été possible de les installer dans
la ville et qu'il a fallu leur bâtir un quartier dans l’ancien port de la ville70.
Finalement, il est intéressant de remarquer qu'il existe un endroit nommé Bazine au

Niger. Il se trouve non loin de la frontière algérienne, à proximité de la ville
d'Agadez dont le nom viendrait de egadaz qui veut dire «visiter» ou «marché» en
Tamasheq, le tamazight touareg71. Ce fait, qui pourrait surprendre de prime abord,
s'explique aisément si on se rappelle que les Sanhadja voilés comme les Lemtouna
ont nomadisé jusqu'au Niger. En fait, l'Aïr, le massif montagneux qui comprend les
deux lieux tout juste cités, est un haut-plateau parsemé de monts culminants à près
de 2.000 m. Son nom viendrait du mot touareg ayar, mais en langue haoussa (qui
est d'origine tchadique toutefois), le massif en question s'appelle Abzin72.

72 E. Bernus et al., Aïr, p. 1 de la version en ligne.

71 H. Lhote,  S. Bernus et S. Chaker, Agadez, p. 235.

70 Al-Marini, Unwan al-akhbar, p. 256.

69 Par exemple, dans leur conflit avec les Almohades, un des derniers bastions almoravides était l’ile
de Majorque. Celle-ci fut prise en 1203 et les Almoravides de l’ile se sont alors repliés vers Béjaïa.
Voir par exemple, P. Conrad, L’Espagne sous la dénomination almohade et almoravide, p. 4.

68R. Brunschvig, La Berbérie orientale sous les Hafsides, p. 383. Il écrit notamment qu'à la chute de
Grenade  «le nombre de ses émigrés allait augmenter encore ... qu'ils se sont établis en communautés
entières à l'extérieur de la ville … afin de pouvoir exercer la culture  alimentaire où ils excellent».

67 Notons qu’après l’occupation de Béjaïa par les Espagnols en 1510 (occupation qui dura près d’un
demi-siècle et dont la ville ne se relèvera jamais), les réfugiés andalous se sont dirigés vers Alger. Ils
constituaient le quart de ses habitants au début du XVIIe siècle (i.e. après l'expulsion des Maures
d'Espagne décrétée en 1609) et occupaient un ancien quartier de la Casbah surnommé al-Djebel,
c'est-à-dire la montagne ou la colline; voir N. Saidouni, Études Andalouses, p. 90.

66 La ville de Béjaïa a été redynamisée par des andalous au IXe siècle et à partir du XIe, elle eut des
contacts étroits avec Grenade. Ibn Khaldoun, notamment, vécut dans les deux villes, comme
l'astronome Ibn al-Raqqam, le mathématicien al-Qalasadi et l'agronome al-Tighnari, trois éminents
savants de la région de Grenade; voir par exemple, A. Djouadi, Science in  al-Andalus, 27/09/2023.

étages et patio, comme ce qu'il ajoute un peu plus loin: «Une grande artère lézarde le quartier... un
serpentin qui donne l'air de ne pas vouloir s'arrêter de monter. À quelque quatre kms d'une rue aux
trottoirs serrés, de maisons collées les unes aux autres et qui jettent des venelles, des ruelles étroites,
des impasses ou des dédales d'escaliers dans le coeur des territoires que les affinités ont délimités
dans le faubourg». Là encore, c'est l’Albaicin avec sa longue et pentue cuesta de Alhacaba.

https://www.clio.fr/BIBLIOTHEQUE/pdf/pdf_l_espagne_sous_la_domination_almoravide_et_almohade.pdf
https://www.ugr.es/~adjouadi/Andalus-science.pdf


UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   18

Plus au sud encore, dans la région du Ouaddaï au Tchad, Abzinegir est un pic de
montagne culminant à 549 m d'altitude.

Une ultime remarque est que Abazin et ses variantes sont des patronymes très
répandus au Maghreb, en particulier en Kabylie, ainsi qu’au Maroc où un site de
généalogie avance que le nom est lié à la tribu berbère des Ait Abazzine du moyen
Atlas et qu’il signifie littéralement «les hommes de la montagne». Le nom Ait
Bazine est d’ailleurs assez commun. Il existe également des clans ou des tribus
appelés Beni Bazine en Tunisie ainsi qu’en Libye73.

3.3 LES BAZINAS EN ARCHÉOLOGIE

En ethnologie, en anthropologie ou en archéologie, le mot «bazina» désigne un
monument funéraire du Maghreb datant de la période préislamique. Construit en
pierre sèche, il a ses parties supérieures bombées et prend donc la forme d'une butte,
d'un tumulus ou d'une colline. La première mention du mot provient du célèbre
arabisant, interprète et diplomate, Laurent-Charles Féraud qui indique en 1864 que:
«La vallée de l'Oued-Meskiana (extrême-est de l’Algérie) renferme trois tumulus
qui ont environ 50 m de diamètre sur 4 de hauteur; les indigènes les nomment
Bazina (butte ou monticule en langue berbère)»74. La première définition du bazina
a été donnée par Aristide Letourneux75 trois ans plus tard. L’ethnologue Pierre Roffo
précise dans une citation déjà évoquée, que le mot est berbère76 et que: «Ce nom est
donné par les indigènes, en Algérie centrale et orientale, aux monuments funéraires
tronconiques en pierres sèches antéislamiques».

En effet, bazina est un terme qui est principalement employé dans l'est de l'Algérie
et en Tunisie. Par exemple, dans la partie ouest de l'Algérie, en Oranie, le mot utilisé
pour ces monuments est plutôt djahel77 qui peut signifier mécréant ou ignorant en
arabe (ce qui serait assez bien indiqué pour une sépulture préislamique). Au Maroc,
un bazina très connu, situé dans la région de Meknès-Tafilalet, s’appelle Gour,
pluriel de gara qui veut également dire butte ou colline78.

Le préhistorien Gabriel Camps, spécialiste de l'histoire des Berbères, en donne la
définition la plus communément admise79: «On appelle aujourd'hui bazinas tous les
tumulus qui ne sont pas de simples amoncellements de cailloux ou de galets, tous
ceux qui ont un revêtement extérieur, même réduit». Dans un article plus récent
dans lequel il décrit les types possibles de constructions, Camps indique que le

79 G. Camps, Aux origines de la Berbérie, p. 156.

78 G. Camps, Gour, p. 3177; voir aussi A. Djouadi, Gharnata et les Berbères, section 4.

77 G. Camps, Bazinas, p. 1  de la version en ligne.

76 P. Roffo, op. cit., p. 506.

75 A. Letourneux, Monuments funéraires de l’Algérie orientale, p. 312.

74 L-C. Féraud, Monuments de la province de Constantine, p. 119.

73 Pour le site de généalogie, voir nom-origine. Une mosquée des Beni Bazine est mentionnée dans
une note d’archives à Djerba datant de 1949 et, en Libye,  il  apparait une branche de la tribu Zenata
appelée Beni Bazine dans le dictionnaire des tribus arabes et égyptiennes de M. al-Houari, p. 556.

https://www.nomorigine.com/origine-du-nom-de-famille/abazine/
https://search.archives.nat.tn/ar/ANTthekira/?Thakra%5Bpage%5D=3879
https://archive.org/details/20240905_20240905_2258


19 Abd el-Hak DJOUADI

terme a une valeur topographique et servirait à désigner une simple butte, mais
seulement dans les régions est du Maghreb, ce qu’il trouve assez embarrassant80.

Néanmoins, ce qui est considéré comme un inconvénient par les archéologues, le
mot n’ayant qu’une acception régionale (en gros le centre-est de l’Algérie jusqu’en
Tunisie, c’est-à-dire un territoire où étaient établis des tribus Sanhadja) et ne peut
donc pas décrire des monuments présents partout au Maghreb, se révèle assez
instructif pour notre propos. En effet, il nous fournit une idée assez précise de
l’origine des populations, Sanhadja pensons-nous, qui l’utilisaient et de leur langue.

Venons-en maintenant à la description des bazinas et à leur lien avec une colline.
Les trois plus importants sont le Medracen, le mausolée royal de Maurétanie et un
des djeddars de Frenda, tous trois situés en Algérie81.

Figure 2: Exemples de bazinas en Algérie: en haut, le Medracen dans les Aurès; en bas à gauche, le
mausolée de Maurétanie près de Tipaza et, en bas à droite, un des djeddars de Frenda près de Tiaret.
Les photos et une partie de l'information sont tirées des pages  Wikipédia correspondantes82 .

82 Voir les sites internet correspondants pour le Medracen, le mausolée de Maurétanie et pour un des
djeddars de Frenda, qui donnent des informations géographiques et historiques.

81 Voir le site de l’UNESCO pour ces monuments qui mentionne d’autres sites funéraires semblables
comme la Soumaa près de Constantine (est de l’Algérie), le Mausolée de Beni Rhénane près de Beni
Saf (à l’ouest) et le tombeau de Tin Hinan dans le Hoggar (au sud), qui ont tous la forme d’une butte.

80 G. Camps, Bazinas, p. 1 de la version en ligne. Il y écrit notamment: «On peut critiquer le choix de
ce terme d’origine berbère qui, assez fréquent dans la toponymie de l’Algérie orientale et de la
Tunisie, demeure inconnu dans le reste de l’Afrique du Nord … Le terme bazina ne présente donc
qu’une acception régionale, ce qui est un grave défaut lorsqu’il s’agit de l’appliquer à une forme de
sépulture très largement représentée dans toute l’Afrique du Nord».

https://fr.wikipedia.org/wiki/Medracen
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mausol%C3%A9e_royal_de_Maur%C3%A9tanie
https://en.wikipedia.org/wiki/Jedars
https://whc.unesco.org/fr/listesindicatives/1776/


UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   20

Des photographies de ces trois monuments, empruntées aux pages Wikipédia
correspondantes, sont montrées dans la figure 2. Nous voyons bien que tous ont la
forme arrondie d'une butte et qu'ils portent bien leur nom de bazina, car, de loin, il
est aisé de les confondre avec une colline.

3.4 ABAZIN: UN PLAT TRADITIONNEL NORD-AFRICAIN

Le mot abazin figure dans le dictionnaire des racines berbères communes de
Mohand-Akli Haddadou83 désigne un «pain mangé sans être trempé, repas de pain
sec, repas sans viande». Pour le pluriel ibazinen, le dictionnaire ajoute qu'il s'agirait
d'un «plat à base de semoule et de plantes potagères ou sauvages, sans viande». Il
indique aussi que par extension, il signifierait «bagarre, mêlée, massacre». Par
ailleurs, selon le dictionnaire électronique de berbère avec annotations
étymologiques84, bazin désigne en tachelhit «un  plat simple et sans apprêt».

Une étude récente85 propose une nouvelle méthode utilisant des noms de plats
traditionnels pour classifier les différents parlers berbères ainsi que leurs
interactions. Elle est illustrée par un plat dont les diverses dénominations sont des
cognats de ce mot. Il est défini comme une purée d'herbes sauvages préparée sans
viande et sans matière grasse et s'appelle abazin en Kabylie centrale (ou tabazint
dans ce cas), en tachelhit et en Tamasheq ou touareg de l'Ahaggar. Ailleurs au
Maghreb, il porte d'autres noms tels que arbit dans la montagne des Babors à l'est de
la Kabylie, le pays des Kutama dont la capitale est la ville côtière de Jijel.

Une étude ethnolinguistique sur ce dernier mets, dont la recette est menacée de
disparition, a été faite par Massinissa Garaoun86. Il y signale que «en Algérie,
plusieurs plats semblables sont attestés à travers les massifs montagneux littoraux;
dans la Kabylie occidentale, en pays Talkata, la dénomination la plus répandue pour
celui-ci est abazin» et que «l'abazin du Djurdjura semble avoir pour ingrédient
principal l'ortie dioïque présente en grande quantité dans le massif». Il définit l'arbit
ou l'abazin comme «une purée d'herbes sauvages cueillies à travers collines et
vallons, avant d'être nettoyées à l'eau de source, hachées à la faucille, jetées dans de
l'eau bouillante salée, puis servies avec de l'huile d'olive ou du beurre».

Massinissa Garaoun ajoute87 que «sur le plan ethnobiologique, c'est un véritable
symbole du rapport symbiotique des habitants d'un massif montagneux et de leur
savoir accumulé sur les milieux qui les entourent». D'après lui, la confection de ce
plat du pauvre est élaborée avec des bouquets d'herbes des montagnards: «nous le
préparons lorsque les habitants de la montagne nous apportent les herbes du bouquet
de chez eux», lui avait indiqué un interlocuteur du cru.

Dans l’est du Maghreb, il existe un plat traditionnel qui a pour nom bazine, qui
est formé de boules d'une pâte d'orge plongées dans une sauce. Il est accompagné

87 M. Garaoun, supra, p. 52.

86 M. Garaoun, Arbit ou la purée d’herbes sauvages des Babors, p. 53.

85 A. Mettouchi y V. Schiattarella, Food, contact phenomena and reconstruction, p. 23.

84 F. Kessai, Dictionnaire électronique de berbère, p. 144.

83 M.-A. Haddadou, Dictionnaire des racines berbères communes, p. 35.



21 Abd el-Hak DJOUADI

d'œufs, de pommes de terre, d'oignons, de viande d'agneau et, occasionnellement,
agrémenté de légumes de saison88. Le plat se présente comme un monticule, un
crâne ou une demi-lune, baignant dans une sauce, rouge en général.

Il se trouve également un plat traditionnel algérien dénommé abazin ou abazine et
qui, dans d'autres régions, s'appelle berkoukes ou aich. Il est préparé avec des pâtes
de semoule de blé dur roulées à la main et formant de gros grains et il est
pareillement arrosé d'une sauce rouge. Il en existe de nombreuses variantes et la
kabyle, appelée abazin donc, est un plat végétarien comprenant uniquement des
légumes de saison. Comme son pendant discuté plus haut, il est considéré comme le
plat du pauvre alors qu'au contraire, le berkoukes ou le aich richement agrémentés
(y compris de viande) d’autres régions sont des plats de célébration89.

Figure 3: Résultat des «images» obtenues en tapant les mots-clés «bazin» et «Libya» dans le moteur
de recherche Google90 dans sa version anglophone. Seuls les 18 premiers résultats ont été retenus.

Dans les deux versions de ce plat, le bazin libyen ou le abazin kabyle, l'aspect
suggère, avec un minimum d'imagination, la forme d'une colline. Concernant le
bazin libyen, notre propos est illustré dans la figure 3 où est présentée une capture
d'écran des premiers résultats en images obtenus en tapant les mots-clés en anglais
«bazin» et «Libya» dans le moteur de recherche Google.

Sur les 18 premiers résultats que l’on retient, on peut facilement deviner cette
forme de butte ou de colline, ressemblant fortement aux bazinas funéraires que nous
avons montré dans la figure précédente91.

91 Le lien de forme entre ce plat et les bazina funéraires a aussi été fait dans l'étude précédemment
citée de A.  Mettouchi et V. Schiattarella, op. cit, p. 35; voir par exemple, la figure 25.

90 Voir  le lien de la recherche correspondante.

89 Voir notamment Z. Ben Jemaa, La cuisine tunisienne - Patrimoine et authenticité, p. 47. Pour
d’autres informations et la recette du abazin kabyle, voir encore le site internet évasion culinaire.

88 Encyclopédie Culinaire et Gastronome ou Atlas Culinaire Libyen.

https://www.google.com/search?sca_esv=3feead5a8523d144&sxsrf=ADLYWIKGxsJLrB2JS8edhnOJdn4ZRx_mMQ:1736696191110&q=bazin+libya&udm=2&fbs=AEQNm0CbCVgAZ5mWEJDg6aoPVcBgTlosgQSuzBMlnAdio07UCCJug3WzoI_0_7bcYmDUufyiZo0OmOGEiyRGYAdeCNb_RcD6oVCDhyr3UubmB55g-XHx6STScAi10H0UBt_esBjyxg4AQcfICztAlKtxzqJw5Vuw2jGhWZQ0G5rX1iayX8-N7K_99GxW-yRaxI7OviykTh03&sa=X&ved=2ahUKEwi76ra8wfCKAxWr8LsIHYx6LfAQtKgLegQIGxAB&biw=1473&bih=756&dpr=1.25
http://www.evasion-culinaire.com/berkoukes-abazine-kabyle/
https://www.planete-cuisine.com/LY/atlas-culinaire-libye


UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   22

3.5 ABAZIN DANS LES SOURCES ARABES

Venons-en maintenant à la présence du mot abazin dans les sources arabes
médiévales. C’est, en principe, le vocable qui nous intéresse, mais il faut également
chercher son pendant bazin, puisque le a initial est en général ignoré par les
arabophones, ainsi que dans certains parlers berbères, comme nous l’avons vu.

Toutefois, en arabe (comme en persan) bazin a une multitude de significations
différentes, en particulier si la vocalisation est omise, comme cela est généralement
le cas. Tout d’abord, le mot est relatif au zein, la beauté, et apparaît donc assez
fréquemment, notamment dans la poésie. Il est aussi le nom d’un tissu africain, d’un
royaume d’Abyssinie autour du Xᵉ siècle, d’un sultan du Proche-Orient cité par
al-Maqqrizi et c’est un prénom porté par quelques personnes. C'est aussi le pluriel
de ibzin qui se rapporte au chameau et au cheval sans poils ou à une boucle
enserrant une selle. Il se réfère même à la bassine en cuivre utilisée pour la toilette.
Abazin est bien plus rare et, à vrai dire, nous n’en avons trouvé que de rares
apparitions, mais qui nous ramènent aux mêmes significations que pour bazin.

En fait, le vocable le plus indiqué, en ce qui nous concerne, est al-bazine,
c’est-à-dire avec le a berbère initial remplacé par le préfixe arabe al. Nous avons
trouvé un grand nombre de fois ce vocable dans les sources médiévales auxquelles il
est possible d’accéder sur le web, mais, comme l’on s’y attendait quelque peu,
aucune ne fait référence à la colline berbère. Si l’on élimine les quelques mentions
qui nous ramènent à ce qui a été discuté plus haut (notamment aux montures sans
poils et aux boucles de leurs selles), les autres peuvent se ranger en deux catégories.

La première concerne le plat maghrébin dont nous venons de discuter et qui était
également bien connu en Andalousie. Il est, par exemple, cité dans le livre du poète
et critique gastronomique andalou du XIIIᵉ siècle Ibn Razin al-Tuyibi, originaire de
Murcie, ayant vécu de 1228 à 1293 et qui a longtemps voyagé au Maghreb. En effet,
dans son fameux recueil de recettes Fudalat al-khiwan, il décrit un mets qu’il
appelle al-bazine ou encore al-ma’laka92 qui ressemble fortement à ce que l’on vient
de décrire. En particulier, il comporte ce passage qui parle de boules et de crâne au
milieu d’un plat, à la manière de ce qui est montré dans la figure 3:

«Pétrir la semoule avec l'eau, le sel et la levure, puis la laisser fermenter dans la
pâte.... Ensuite, la moitié de la pâte est découpée en rondelles et cuite au four
jusqu'à mi-cuisson ou un peu plus. Le reste est découpé en boulettes, puis la viande
est retirée de la marmite et les boulettes sont jetées dans le bouillon ... Une fois le
travail terminé, on en fait un grand crâne et on le place au milieu du plat, et on
dispose la viande et les légumes autour».

Le maghrébin, né à Tunis, Ibn Khaldoun connaissait le plat et, près d’un siècle
plus tard, l’a décrit dans son Histoire et l’a comparé au tharid, une autre spécialité,
mais plus raffinée et prisée par les Arabes et par les Andalous. Il écrit notamment93:

93 Ibn Khaldoun, Kitab al-’Ibar, partie 2, p. 402.

92 Al-Tuyibi, Fudalat al-khiwan fi tayibat al-tàam wa al-alwan, p. 92, lien. Al-Tuyibi a, notamment,
vécu à Béjaïa au milieu du XIIIᵉ siècle où il a servi comme kateb, soit écrivain-administrateur.

https://shamela.ws/book/12320/1199
https://shiabooks.net/library.php?id=9271


23 Abd el-Hak DJOUADI

«Ce n'est pas un plat des Arabes, sauf qu'ils ont un plat qu'ils appellent al-bazine,
qui se mange avec une fine couche de pain après avoir fait cuisiner une pâte
humide dans de l'eau jusqu'à ce qu'elle soit cuite, puis en la pétrissant avec une
louche jusqu'à ce que ses parties collent ensemble et deviennent lisses.»

Un grenadin des plus illustres, Hassan al-Wazzan al-Gharnati dit Jean-Léon
l’Africain, né dans la ville probablement quelques années après sa reconquête par
les catholiques, le mentionne de même dans sa Description de l’Afrique. Dans un
passage évoquant les habitants de la côte tunisienne, il note94 :

«La plupart de ces personnes sont des tisserands ou des pêcheurs. Ils vivent de pain
d'orge ou de ce al-bazine mêlé d'huile dont nous avons parlé plus haut, comme le
font tous les habitants des villes côtières, car il n'y pousse ici que de l'orge.»

La seconde catégorie renfermant le mot al-bazin est, elle, reliée aux faucons. En
effet, parfois, c’est le duel95 de al-baz, le pluriel étant, comme on l’a déjà vu, l’assez
peu utilisé al-bizan. Cette forme se retrouve dans plusieurs textes médiévaux qui,
finalement, se réduisent à seulement trois sources. La première est une anecdote
tirée de Relation de Voyages de l’intellectuel andalou Ibn Jubair au XIIe siècle et
reprise entre-autres par l’historien algérien du XVIᵉ al-Maqqari96: y est décrite un
automate ou un système ingénieux donnant l’heure du jour quand «deux cymbales
de cuivre tombent des bouches de deux faucons». La seconde source est un traité de
jurisprudence de l'égyptien Khalil al-Jundi du XIVᵉ siècle, al-Moukhtassar, où il est
question97 de coopération comme entre «deux médecins partagent des médicaments
ou deux chasseurs, des faucons», passage cité ensuite par divers auteurs. Enfin, il y
a un texte ancien, dans le «Livre des Chansons» du Persan (une fois encore) Abu
Al-Faraj Al-Isfahani datant du Xᵉ siècle, où un passage parle d’un faucon unique,
baz Quraych, alors que les Arabes disent saqr comme nous l’avons vu, ainsi qu’un
autre passage98 où apparaît la question «combien de al-bazin?» où le mot semble
être  au pluriel. Aucune autre source ne mentionne ce vocable dans ce contexte.

Il est possible d’envisager l’hypothèse que cela soit cette forme duelle de baz qui
ait pu entretenir la confusion et a fait penser à un arabisant, en voyant le mot bazin,
à deux faucons. Ceci avant que la transformation suivante ne se produise pour
donner au vocable sa forme finale, soi-disant relative aux fauconniers, les bayazin.
Encore une fois, ces deux termes devaient être extrêmement rares puisque nous
n’avons pu en retrouver que très peu dans la littérature médiévale ou récente, y
compris chez les auteurs andalous.

98 Al-Isfahani, Le livre des Chansons, partie 2, p. 551. Le dernier grand émir (ou plutôt le calife)
cordouan al-Hakam II aurait acheté un des premiers exemplaires de ce livre pour mille pièces d'or.

97 Al-Jundi, Mouktassar al-Ilamat Khalil, p. 179.

96 Al-Maqqari, Nafh al-Tayeb, partie 2, p. 388.

95 En langue arabe, en plus du singulier et du pluriel, il y a également la forme duelle pour désigner
deux entités, al-mouthana. Dans sa forme masculine, il est composé en accolant au mot singulier les
suffixes in ou an (au féminin il faut en plus accentuer les ta muets finaux). Le duel  pour baz est, en
principe, bazayn mais il peut se lire bazin quand il n’est pas vocalisé, comme il est de coutume.

94 Hassan al-Wazzan, Description de l’Afrique, partie 1, p. 457.

https://lib.eshia.ir/71656/2/551/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%A7%D8%B2%D9%8A%D9%86
https://shamela.ws/book/11355/243
https://shamela.ws/book/1002/1097
https://ar.lib.eshia.ir/13186/1/457


UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   24

Pour clore cette discussion à propos de la présence du vocable abazin dans les
textes médiévaux arabes, reprenons une intéressante remarque faite par le grand
orientaliste néerlandais Reinhart Dozy dans son précis d’histoire de l’Espagne99,
même si le mot n’est pas mentionné de manière explicite. Dozy raconte qu’il a eu la
chance de consulter un abrégé d’al-Ihata de Ibn al-Khatib, Marqaz al-Ihata, rédigé
au XVIIᵉ siècle par un lettré égyptien du nom de Badr al-Dine Bechteki et qui
contenait uniquement les biographies des grenadins de renom, dont certaines sont
introuvables dans les versions connues de l’œuvre complète. Dans cet abrégé, il a
trouvé et reproduit un poème du faqih et polémiste Abu Ishaq al-Ilbiri, un grenadin
d’origine, mais chassé ou exilé dans la ville voisine d'Ilbira dans laquelle il vécut
dans la pauvreté et la dévotion et où il mourut en 1067, soit vers la fin du règne de
l'émir ziride Badis ben Habus. Dans ce pamphlet plutôt, il y est dit:

«Va, mon messager, va saluer la colline et ses habitants, et souhaite-leur toutes
sortes de prospérités!»

Il est assez tentant de voir dans cet appel et dans cette mention de la «colline» sur
laquelle a été édifiée l’Alcasaba al-Qadima, une allusion à son nom berbère, abazin.
Surtout qu’il est d’usage, chez les Berbères, de désigner les habitants, ou même des
clans ou des tribus, par les éléments naturels auxquels les lieux où ils résident sont
rattachés: ath ou-adrar pour ceux de la montagne, ath ou-assif pour ceux de la
rivière, etc100. Nous avons vu, plus tôt, qu’il existe une tribu berbère du moyen Atlas
dont le nom est Ait Abazzine, soit «ceux de la colline». Il est donc assez plausible
que dans sa harangue,  al-Ilbiri ait reproduit cette tournure berbère de ait abazin.

4. CONCLUSION

Dans cet exposé, nous avons traité des différentes étymologies couramment
proposées pour le nom du quartier de l'Albaicin, joyau avec l'Alhambra et les jardins
du Generalife, de la ville andalouse de Grenade et site classé par l'UNESCO au
patrimoine mondial. Elles seraient une transposition de l'arabe du quartier des
fauconniers des émirs nasrides, ou de celui des habitants de la ville proche de Baeza
qui s'y seraient réfugiés lors de la Reconquista ou encore, de celui des «misérables»
ou des maçons qui y auraient résidé. Nous avons discuté des faiblesses de ces
interprétations, aussi bien linguistiques, historiques que pratiques.

Nous avons ensuite proposé une étymologie alternative au vocable qui est
proprement berbère, contrairement aux précédentes qui lui donnent toutes une
filiation arabe. Le nom viendrait du mot de tamazight abazin qui désigne une butte
ou une colline, mot qui a été arabisé en lui ôtant le préxe masculin a, conduisant à
la forme bazin et à laquelle le préfixe arabe al a ensuite été ajouté, donnant al-bazin.
Celui-ci serait ensuite, par amalgame lors de la période d’arabisation de Grenade,
devenu al-Bayazin et aurait évolué en la forme actuelle de Albaicin.

100 Par exemple, il y a des villages en Kabylie qui ont pour nom Ait Tizi et Ait Ighil et au Maroc Ait
Ourir (Awrir), près de Marrakech, et qui signifient ceux de la colline ou du col.

99 R. Dozy, L’Espagne pendant le Moyen Âge, p. 296.



25 Abd el-Hak DJOUADI

Cette hypothèse nous parait intéressante et tout à fait plausible au vu de l'influence
considérable qu'ont pu avoir les Berbères sur l'histoire et la culture d'al-Andalus en
général, et de Grenade en particulier, sujet dont nous avons discuté avec quelques
détails dans l’article d’introduction et compagnon de celui-ci. Cette influence a été
particulièrement marquante dans le cas de la tribu des Talkata, une branche de la
confédération des Sanhadja dont sont originaires les Zirides, la dynastie dont trois
ramifications ont régné au XIe siècle, l'une sur la taïfa de Grenade, une autre sur
une grande partie du Maghreb central, les Hammadites de Kabylie, et une dernière
sur le Maghreb oriental, les Badicides avec, comme capitale, la ville de Kairouan.
L’empreinte berbère s’est perpétuée au moins jusqu’au XIIIe siècle, avec les deux
dynasties suivantes qui ont régné sur Grenade, les Almoravides et les Almohades.

Une telle proposition expliquerait un fait qui mettait à mal les trois hypothèses
précédemment avancées: l'existence d'une multitude de lieux ayant pour nom un
équivalent d’Albaicin et ceci, non seulement en Andalousie, mais également ailleurs
en Espagne. Ces emplacements sont essentiellement situés sur des collines.

Nous avons par la suite inventorié les lieux en Afrique du Nord, villages,
montagnes, oueds et rues, qui ont pour dénomination un cognat de abazin et nous en
avons trouvé un nombre assez important, et ce, dans l'est de l'Algérie, en Tunisie et
même au Maroc. Tous ces endroits étaient berbères ou ont accueilli des populations
parlant berbère et, bien souvent, reliées à des tribus Sanhadja (ou Masmouda)
sédentaires et éventuellement nomades. Nous avons alors rappelé que le mot
bazina, cognat de abazin, est abondamment utilisé par les archéologues pour
désigner les monuments funéraires maghrébins préislamiques ayant la forme d'une
butte ou d'un tumulus et qu'il existe, par ailleurs, un plat traditionnel nord-africain
appelé abazin ou bazine qui s'apparente aux collines soit par sa forme, soit par son
contenu. Tous ces arguments et éléments confortent cette nouvelle hypothèse.

Ajoutons à cela, le fait évoqué dans un précédent article, qu’en toponymie, les
Berbères ont eu tendance à utiliser des noms commençant généralement par la lettre
a et reliés à leur environnement naturel; les reliefs y occupaient une grande place.

Le nom berbère Abazin a dû être accolé à la colline de l’Albaicin avec l’arrivée des
Zirides ou, à la rigueur, lors du règne de leurs successeurs Almoravides, également
Sanhadja, ou même Almohades, des Masmouda qui parlaient le tachelhit, une
langue voisine. Une des causes possibles de l’oubli du nom et de sa mauvaise
interprétation est que la dynastie nasride qui a ensuite régné sur Grenade, comme
son élite lettrée, était d’ascendance arabe ou alors, pleinement arabisée.

Les chroniqueurs arabophones du XIVe siècle qui, en premier, ont utilisé la graphie
al-Bayazin pour le quartier, ont dû simplement adopter, probablement à la suite des
grenadins eux-mêmes, le mot à consonance arabe le plus proche phonétiquement.
L’Albaicin serait ainsi devenu rabdh al-Bayazin, le quartier des fauconniers tant
appréciés par certains princes nasrides, et qui s’y seraient éventuellement installés
entre-temps (même si cela nous a semblé improbable).



UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   26

Toutefois, dans les textes arabes, d’abord les sources médiévales, mais aussi dans
des écrits plus récents, nous n’avons trouvé aucune mention de ce vocable,
al-Bayazin, ni pour désigner les fauconniers, ni pour un quelconque sujet autre que
le quartier de l’Albaicin de Grenade. Ce fait est reconnu par le grand arabisant
Leopoldo Eguilaz y Yanguas lui-même qui note que le vocable bayazin est
introuvable dans les dictionnaires classiques, mais qu’il s’est néanmoins retrouvé
dans le Vocabulista de Pedro de Alcalá avec ce sens de fauconnier qui nous occupe.

Tout ceci jette un sérieux doute sur cette interprétation des fauconniers sur
laquelle se sont ralliés pratiquement tous les arabisants qui ont étudié le sujet,
depuis Eguilaz et Simonet au XIXe siècle jusqu’à des chercheurs plus
contemporains. Il est donc très probable que les arabophones qui ont commencé
d’évoquer al-Bayazin et à le transcrire de la façon qui s’est ensuite généralisée, ont
tout simplement interprété le vocable berbère abazin, qui leur était inconnu, à leur
manière. Cet al-Bayazin a alors, mais bien plus tard, été relié aux supposés
fauconniers du quartier.

Ce sont probablement ces mêmes malentendu et confusion qui ont dû opérer à la
fin du XVIe siècle, quand les chroniqueurs chrétiens, à leur tour, ont occulté les
sources arabes pour propager la thèse d’un nom relatif aux habitants de Baeza,
al-Bayassin, thèse réfutée par nombre d’arabisants depuis. On pourrait même
extrapoler ce processus à la nouvelle dénomination arabe du quartier, al-ba’issin, le
mot qui désigne les misérables, al-bayazin et al-Bayassin étant devenus désuets.

En conclusion, il est donc assez probable que l'étymologie du quartier grenadin de
l'Albaicin, nous ramène à une appellation qui s'apparenterait, en s’inspirant du titre
d'une œuvre  berbère majeure101,  à «la colline oubliée».

BIBLIOGRAPHIE
AL-IDRISSI, Mohamed. Uns al-muhaj wa-rawḍ al-furaj. «Los caminos de
al-Andalus selon Uns al-muhaj etc..». Édition, traduction et annotations de J. Abid
Mizal, CSIC, Instituto de Filología, Madrid, 1989.

AL-MARINI, Abu Ibrahim. Unwan al-akhbar fi ma marra-ala Bijaya. Texte traduit
par Charles Féraud, Revue Africaine, 69, 1868, 256 p.

AL-TUYIBI, Ibn Razin. Fudalat al-khiwan fi tayibat al-ta’am wa al-alwan ou «Les
délices de la table et les meilleures préparations culinaires». Éditeur: Mawka' Kutub
al-Shi'a, PDF Books library,  inclu le 07/02/2019; lien.
AWADI, Mbarek. Tentative d’explication étymologique du terme Bazina. Bulletin
d’Études Berbères, Université de Paris VIII, 1990, n° 5, pp. 11-22.

BEN JEMAA, Zouhair. La cuisine tunisienne - Patrimoine et authenticité. Tunis,
Éditions Simpact, 2010.

101 M. Mammeri, La colline oubliée.

https://shiabooks.net/library.php?id=9271


27 Abd el-Hak DJOUADI

BEN SEDIRA Belkassem. Dictionnaire Français-Arabe. Éditions Adolphe Jourdan,
1882, 864 pages.

BERNUS, E. et al. Aïr (Ayr, Ayar, Azbin, Abzin). Encyclopédie Berbère, 3, 1986;
lien.

BRUNSCHVIG, Robert. La Berbérie orientale sous les Hafsides, des origines à la
fin du XVe siècle. Paris, Adrien Maisonneuve, Tome I, Institut d’Études Orientales
d’Alger, VIII, 1940.

CAMPS, Gabriel. Bazinas. Encyclopédie Berbère, volume 9,  pp. 1400-1407; lien.

CAMPS, Gabriel. Gour. Encyclopédie Berbère, volume 9 , p. 3177–3188; lien.

CAMPS, Gabriel. Aux origines de la Berbérie. Monuments et rites funéraires
protohistoriques. Paris, A.M.G., 1961,  628p.

CHAKER, Salem. Genre (grammatical) Berbère. Encyclopédie Berbère, 20 (1998),
3042-3045.

CONRAD, Philippe. L’espagne sous la domination almohade et almoravide.
Éditions CLIO 2021, août 2002; lien.

CORRIENTE, Federico, PEREIRA, Christophe, VICENTE, Ángeles. Dictionnaire
du faisceau dialectal arabe andalou. Éditions Walter de Gruyter GmbH,
Berlin/Boston, 2017.

CORRIENTE, Federico. El léxico árabe andalusí según P. de Alcalá. (Ordenado
por raíces, corregido, anotado y fonéticamente interpretado). Dpt. de Estudios
Árabes e Islámicos de la Universidad Complutense de Madrid, Zaragoza, 1988.

CORRIENTE, Federico. Le berbère en al-Andalus. Études et Documents Berbères,
15-16, 1998, pp. 269-275; lien.

DIAZ GARCIA, Amador. Carta de cautivo en arabe dialectal. Miscelánea de
Estudios Árabes y Hebraicos,  Vol. 26, 1977, pp: 129-169; lien.

DJOUADI, Abdelhak. Gharnata et les Berbères. À paraitre.

DJOUADI, Abdelhak. Agharnata: le nom berbère de Grenade. À paraitre.

DJOUADI, Abdelhak. Toponymes berbères dans la région de Grenade. À paraitre.

DOZY, Reinhart. L’Espagne pendant le Moyen Âge. Seconde Édition, Tome I,
Éditeur J. Brill, Leyden, Imprimeur de l’Université, 1860.

DROUIN, Jeannine. Éléments de toponymie berbère dans l'Atlas marocain.
Nouvelle Revue d'Onomastique, n°41-42, 2003, pp. 197-219.

EGUILAZ Y YANGUAS, Leopoldo. Del lugar donde fue Ilíberis. Imprimerie de
M. Lezcano y Cía., Madrid, 1881, Éditions Facsimil avec étude préliminaire de
Manuel Espinar Moreno, Université de Grenade.

FÉNIÉ, Bénédicte et Jean-Jacques. Toponymie provençale. Éditions Sud-Ouest,
collection  «Sud Ouest Université», 2002,128  p.

https://journals.openedition.org/encyclopedieberbere/2418
http://../://journals.openedition.org/encyclopedieberbere/1497
https://journals.openedition.org/encyclopedieberbere/1760
https://amyaz.fr/uploads/66d780597f893.pdf
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/33707/D%C3%ADaz.77.pdf?sequence=1


UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   28

FÉRAUD, Laurent-Charles. Les monuments dits celtiques de la province de
Constantine. Recueil des notices et mémoires de la Société Archéologique de la
province de Constantine,  Tome VIII, 1864, pp.  108-134.
GARAOUN, Masinissa. Arbit ou la purée d'herbes sauvages des Babors. Revue
d’Ethnoécologie, n° 17, 2020.
GÓMEZ-MORENO, Manuel. Guía de Granada. Imprenta de Indalecio Ventura,
Granada, 1892.
JEREZ MIR, Carlos. Granada: la ciudad musulmana. Editorial Universidad de
Granada, 2018; lien.

HADDADOU, Mohand-Akli. Dictionnaire des racines berbères communes. Publié
par le Haut Commissariat à l'Amazighité, 2006-2007, Alger.

KENNEDY, Hugh. Muslim Spain and Portugal: a political history of al-Andalus.
Éditions Routledge, 1996.
KESSAI, Fodil. Élaboration d'un dictionnaire électronique de berbère avec
annotations étymologiques. Thèse de l’Université Sorbonne Paris Cité, 2018.

LAOUST, Emile. Contribution à une étude de la toponymie du Haut Atlas, Adrär n
Deren, d'après les cartes de Jean Dresch. Édition: Librairie Orientaliste Paul
Geuthner, 1942,  179 p; lien.

LETOURNEUX, Aristide. Sur les monuments funéraires de l’Algérie orientale.
Archiven für Anthropologie, Tome II, 1867, pp. 307–320.

LHOTE, H., BERNUS, S. et CHAKER, Salem. Agadez. Encyclopédie Berbère,
Volume 2, 1985, p. 229-236; lien.

MAKARIOU, Sophie, MARTINEZ-GROS, Gabriel. Histoire de Grenade. Éditions
Fayard, 2018.

MAMMERI,  Mouloud. La colline oubliée. Éditions Plon, 1952.
MÁRMOL CARVAJAL, Luis del. Historia del rebelión y castigo de los Moriscos
del reyno de Granada. Édition 1991, Reprint Ed. Biblioteca de Autores Españoles,
vol. XXI avec une  introduction de A. Galán Sánchez, Málaga.

MARTÍNEZ ENAMORADO, Virgilio. Falcons and falconry in al-Andalus. Studia
Orientalia 111 (2011) 159.

METTOUCHI, Amina, SCHIATTARELLA, Valentina. Food, contact phenomena
and reconstruction in Oriental Berber. Historical linguistics, 2019, eds. Evans et al.,
Amsterdam: John Benjamins; lien .

ORIUELA UZAL, Antonio, VÍLCHEZ VÍLCHEZ, Carlos. Aljibes públicos de la
Granada islámica. Ayuntamiento de Granada, Granada, 1991, pp. 15-25.

ROFFO, Pierre. Monuments funéraires préislamiques de l'Âge du Fer d'Algérie.
Bulletin de la Société préhistorique de France, 34, 1937, pp. 501-506.

RUFO, Juan Rufo, La Austriada. Madrid, Casa de Alonso Gomez, 1584.

https://editorial.ugr.es/media/ugr/files/sample-137295.pdf
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k320473v/f13.item
https://journals.openedition.org/encyclopedieberbere/898?lang=en
https://llacan.cnrs.fr/pers/mettouchi/pub/PreProofs_Food%20Oriental%20Berber%20Mettouchi%20&%20Schiattarella%20ICHL19.pdf


29 Abd el-Hak DJOUADI

SAIDOUNI, Nacereddine. Études Andalouses: Recueil de recherches sur l’influence
ibérique et présence andalouse en Algérie. Dar al-Gharb al-Islami, Beyrouth, 2003.

SECO DE LUCENA, Luis. Plano de la Granada árabe. Granada, 1910, Patronato
de Alhambra y Generalife, «Recursos de Investigación de la Alhambra».

VÍLCHEZ VÍLCHEZ, Carlos. La denominación de al-Bayyāzīn en la Granada
islámica. ¿Cuándo aparece en los textos árabes medievales? Revista del CEHGR,
núm. 32, 2020, pp. 47-65; lien.

VINCENT, Bernard. L'Albaicín de Grenade au XVIe siècle (1527-1587). Mélanges
de la Casa de Velàzquez, Année 1971, 7, pp.187-222.

SOURCES ARABES avec LIENS:

AL-ISFAHANI,  Abu al-Farj. Le livre des Chansons. Éditeur: Dar Ihya’ al-Tourath
al-Arabi, Beyrouth, année édition: 410AH/1994; lien.

AL-JUNDI, Khalil. Moukhatassar Al-Ilamat Khalil ou Résumé du Cheikh Khalil,
Éditeur: Dar al-Hadith. Le Caire, 1ère Édition: 1426AH/2005, 264  p., lien.

AL-QALQASHANDI, Ahmad. Ṣubḥ al-A’sha fi Kitaba sina’at al-insa’. Éditeur:
Dar al-Koutoub al-Ilmiya, Beyrouth, 1ère édition: 1407AH/1987, 14 parties; lien.

AL-MAQQARI, Ahmed. Nafh al-Tayeb min Ghusn al-Andalus al-Ratib. Éditeur:
Dar Sader, Beyrouth/Liban, parties 2 et  4,  année édition 1997; lien.

AL-MARRAKECHI, Ibn Abd al-Malek. Cinquième voyage de al-Dayl wa
al-Takmila. Éditeur: Dar al-Thaqafa, Beyrout/Liban, Édition 1970; lien.

AL-NABAHI, Ibn al-Hassan. Tarikh Cadhat al-Andalus. Éditeur: Dar al-Ifaq
al-Jadida, Beyrouth/Liban, cinquième édition, 1403AH/1983, 208 pages; lien.
AL-OMARI, Ibn Fadl-Allah. Massalik al-Absar fi Mamalik al-Amsar. Éditeur:
Fondation culturelle, Abu Dhabi; Édition première, 1423AH/2000; lien.

AL-SHATIBI, Abu Ishaq. Kitab al-Ifadat wa al-Inchadat. Version internet du livre
imprimé, 20 pages; lien.

AL-THA'LABI, Abu Mansur. Kitab Thimar al-Kouloub fil-Madhaf wa al-Mansoub.
Éditeur: Dar al-Ma’arif, Le Caire, 697 p.; lien.
AL-WAZZAN, Hassan. Wasf Ifriqia, Description de l’Afrique. Traduction de A.
Hamida,  Éditeur: Maqtabat al-Ousra; lien.
ANONYME, Soldat. Nubdhat al ‘Asr fi Akhbar Moulouk bani Nasr. Éditeur Dar
Hassan, Damas, 1ère édition 1404AH/1984, 143 p.; lien.
IBN AL-AZRAG, Shams al-Dine. Badai’ al-sulk fi Tabi’ al Mulk. Éditeur:
Ministère de l’information, Irak, première édition, 1 partie; lien.

IBN AL-KHATIB, Lissane al-Dine. Al-Ihata fi Akhbar Gharnata. Éditeur: Dar
al-Koutoub al-Ilmiya, Beyrouth. 1ère édition: 1424AH/2003, 4 parties; lien.

IBN KHALDOUN, Abdel al-Rahman. Kitab ai 'Ibar (Histoire). Éditeur: Dar
al-Fikr, Beyrouth, 1ère édition: 140AH/1981, 7 parties; lien.

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/7489277.pdf
https://lib.eshia.ir/71656/2/325
https://shamela.ws/book/11355
https://shamela.ws/book/9429
https://shamela.ws/book/1002
https://shamela.ws/book/1030
https://shamela.ws/book/4363
https://shamela.ws/book/11790
https://shamela.ws/book/584
https://shamela.ws/book/6896
https://ar.lib.eshia.ir/13186/1/0
https://shamela.ws/book/6646
https://shamela.ws/book/7236
https://shamela.ws/book/11682
https://shamela.ws/book/12320


UNE ÉTYMOLOGIE BERBÈRE DE L’ALBAICIN...                                                                   30

Figure 4: Photographies (prises par l’auteur) du quartier de l’Albaicin et de quelques portes d'accès.
En haut: vue des collines de Grenade du sommet de l’Albaicin (San Miguel Alto), le quartier est en
contrebas à droite et la colline d’al-Sabika avec l’Alhambra est à gauche; la Puerta de San Lorenzo.
Au milieu: la partie de la muraille ziride parallèle à la Cuesta de Alhacaba bordant l’Albaicin au
nord, prise près du mirador de San Cristóbal; Bab al-Qastar ou Puerta del Castro (Hisn al-Ruman).
En bas: photo prise du clocher de l’église San Nicolàs d’où l’on voit une partie de la muraille de
l’Alcasaba Qadima comprenant des éléments d’anciennes portes qui y donnaient accès; à droite un
possible vestige (?) de Bab al-Baz ou Puerta del Halcon (c’est la seule tour qui subsiste sur la calle
Charca où était censée se trouver cette ancienne porte).


