
GHARNATA ET LES BERBÈRES
Gharnata y los Bereberes
Gharnata and the Berbers

Abd el-Hak DJOUADI
Universidad de Granada

adjouadi@ugr.es
http://orcid.org/0000-0002-2037-1840

Résumé: Cet article inaugure une série de quatre qui traitent de toponymes d’origine berbère dans la
ville andalouse de Grenade et de sa région qui, entre les XIe et XIIIe siècles, ont été régentées par les
dynasties amazighes des Zirides, Almoravides et Almohades. Nous y présenterons les éléments
premiers, ethniques, linguistiques et historiques, permettant d’appréhender l’impact qu’ont eu les
Berbères sur elles et leur toponymie. Ce faisant, deux aspects relativement originaux seront discutés
ici. Tout d'abord, nous ferons quelques observations à propos des liens qu’aurait l’étymologie de ses
noms médiévaux, GharNata et Hisn al-Ruman, avec le berbère. Ensuite, nous présenterons plusieurs
écrits orientaux datant des IXe et Xe siècles, en majorité dus à des chroniqueurs persans, qui
mentionnent le nom de Grenade avant sa refondation par les Zirides, ainsi que celui de la ville
jumelle d'Ilbira, capitale de la province éponyme. Ces sources, passées inaperçues dans la plupart des
cas, sont antérieures aux écrits andalous généralement mis en avant dans ce contexte.

Resumen: Este artículo inicia una serie de cuatro que tratan de la toponimia de origen bereber de la
ciudad andaluza de Granada y su región, que entre los siglos XI y XIII estuvieron gobernados por las
dinastías amazigh de los ziríes, los almorávides y los almohades. Presentaremos los principales
elementos étnicos, lingüísticos e históricos que nos permitirán comprender el impacto que tuvieron
los bereberes sobre ellos y su toponimia. Se abordarán aquí dos aspectos relativamente originales. En
primer lugar, haremos algunas observaciones sobre los vínculos que la etimología de sus nombres
medievales, GharNata e Hisn al-Ruman, tendría con el bereber. A continuación presentaremos varios
escritos orientales datados en los siglos IX y X, en su mayoría de cronistas persas, que mencionan el
nombre de Granada antes de su refundación por los ziríes, así como el de la ciudad gemela de Ilbira,
capital del distrito del mismo nombre. Estas fuentes, que han pasado desapercibidas en la mayoría de
los casos, son anteriores a los escritos andalusíes generalmente destacados en este contexto.

Abstract: This article begins a series of four dealing with toponyms of Berber origin of the
Andalusian city of Granada and its region, which, between the 11th and 13th centuries, were ruled by
the Amazigh dynasties of the Zirids, Almoravids, and Almohads. We will present the main ethnic,
linguistic, and historical elements that will allow us to understand the impact the Berbers had on
them and their place names. Two relatively original aspects will be addressed here. First, we will
make some observations on the links that the etymology of the medieval names of the city, GharNata
and Hisn al-Ruman, may have with Berber. We will then present several oriental writings dating
from the 9th and 10th centuries, mostly from Persian chroniclers, which mention the name of
Granada before its refoundation by the Zirids, as well as that of the twin city of Ilbira, capital of the
province of the same name. These sources, which have gone unnoticed in most cases, predate the
Andalusian writings generally highlighted in this context.

Mots clés: Gharnata, Ilbira, Grenade, Berbères, Zirides, Almoravides, Almohades.
Palabras clave: Gharnata, Ilbira, Granada, bereberes, ziríes, almorávides, almohades.
Key words: Gharnata, Ilbira, Granada,  Berbers, Zirids, Almoravids, Almohads.

http://orcid.org/0000-0002-2037-1840


GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 2

1. INTRODUCTION
Le mot «grenade», avec ou sans majuscule, est puissamment chargé de symboles.

Il est riche d’une histoire plusieurs fois millénaire qui a permis à l’Espagne de se
distinguer particulièrement. En mode minuscule, il représente le fruit originaire des
confins de la Perse et peut-être des contreforts de l’Himalaya, rapporté sur le littoral
méditerranéen par les Phéniciens, et en Ibérie par leurs descendants Carthaginois
quand ils y faisaient commerce, disséminé par les Romains dans de larges parties de
leur empire à commencer par la Bétique, généralisé par les Berbères et les Arabes
lorsqu'ils ont conquis al-Andalus et l’ont fertilisée, adopté par les Rois catholiques
qui l’ont mis en valeur, et propagé par l’Espagne moderne et travailleuse partout en
Europe, après que celle des premiers Bourbons l’a exporté en Amérique.

Fruit divin et mythique déjà chez les antiques Phéniciens et Grecs, symbole de la
sexualité et de la procréation chez maintes anciennes civilisations allant des
Égyptiens aux Chinois en passant par les Mésopotamiens, vénéré par les trois
religions monothéistes comme une bénédiction divine, l'insigne de la communauté
des croyants ou le fruit du paradis, la grenade est honorée par divers peuples comme
le fruit de l'amour, de la fertilité, de l’unité ou encore, de l'immortalité.

En mode majuscule, Grenade est, à l’instar du fruit éponyme dont elle fit
l’emblème, tout un symbole et un condensé d’histoire. Une histoire riche et pleine
de diversité, mais également mouvementée et dont bien du monde se dispute l’éclat
et l’héritage. En réalité, le passé de Grenade a été un terrain de luttes idéologiques
assez soutenues. S'y sont mêlés, notamment, les chantres de la continuité chrétienne
et romaine entre l'ancienne Iliberis/Elvira et la cité des Rois catholiques, et qui ont
essayé de reléguer la période musulmane au rang de parenthèse. Les Arabes, aidés
en cela par les romantiques, ont voulu faire de la Gharnata nasride et de son
majestueux Alhambra, un summum de la civilisation arabo-musulmane et le
symbole de la paix et du vivre-ensemble des différentes cultures et religions, la
convivencia. Les Juifs ont toujours mis en exergue Gharnatat al-Yahud ou la
Grenade juive, ses vizirs, ses éminents traducteurs et ses poètes. Finalement, à un
degré proche de l'effacement, les Imazighen1 sans voix, ayant perdu leur langue ou
du moins son alphabet, ont parfois, mais rarement et très faiblement, tenté
d'accréditer l’idée qu'en fait on leur doit la fondation de la cité et son premier essor.

À tout cela s’ajoute le fait qu'il y a, en vérité, deux localités distinctes, mais
géographiquement très proches, pour se disputer ce brillant et riche passé. Il y a d'un
côté la cité de Ilturir/Iliberis/Florentia/Gharnata/Grenade sur la colline de
l’Albaicin2 et, de l’autre, la ville de Elvira/Ilbira/Qastilia/Atarfe, ce qui brouille
encore plus la question et alimente bien des confusions et des errements. À vrai dire,

2 L'Albaicin, le quartier emblématique de Grenade, est classé avec l'Alhambra et les jardins du
Generalife au patrimoine mondial de l'UNESCO. Il est situé au pied d'une colline et s'élève à quelque
700 mètres d'altitude, avec un dénivelé de 100 mètres environ.

1 Nous allons largement utiliser le terme amazigh en lieu et place de berbère, ce qui est admis dans le
cercle académique mais, depuis peu, aussi dans le contexte social et même dans le cadre officiel.



3 Abd el-Hak DJOUADI

l’histoire du couple Grenade/Elvira3 a fait, depuis longtemps, l'objet de maintes
polémiques, de controverses et occasionnellement même, de falsifications.

Parmi tous les noms que la ville a portés, diverses provenances sont présentes,
mais aucun n’est d’origine berbère. Pourtant, c’est aux Amazighs zirides que l’on
doit sa fondation comme cité au XIe siècle, ainsi que son premier élan. Elle fut le
siège de leur puissante taïfa, la capitale d’al-Andalus sous les Almoravides et frappa
monnaie à côté de Séville du temps des Almohades. Même sous les Nasrides,
d’ascendance arabe par contre, les Berbères ont continué à peser sur son sort en
fournissant les forces qui l’ont protégée des visées des chrétiens du nord et les bras
qui ont cultivé ses champs, bâti ses palais et enrichi son commerce.

Mais, pour diverses raisons4 dont certaines seront abordées ici, tout cela a été
escamoté. Seules les Grenade antique, ibère et romaine, l’«arabo-andalouse»
médiévale ainsi que la «catholique» renaissante et baroque, celles-là mêmes qui se
disputent son riche passé, ont voix au chapitre. Rien, ou très peu, n’a subsisté de son
passé berbère pourtant glorieux. Même son ancien nom amazigh a été oublié.

Dans une série d’articles, nous allons tenter de ressusciter une petite partie de ce
passé amazigh en faisant appel à la toponymie. En effet, en l’absence d’écrits en
langue amazighe et avec la disparition de presque tous ses locuteurs andalous, un
des rares espaces où il subsiste encore des traces de cette histoire est l’onomastique.

Dans une première partie5, nous allons montrer que Grenade, en plus des diverses
appellations tout juste mentionnées, en a possédé une autre, Agharnata, qui était
amazighe. Plus précisément, ce nom était la forme berbérisée de son pendant arabe,
le a additionnel accolé au début étant typique des toponymes des Berbères qui
furent présents à Grenade. Ceci est attesté par de nombreuses sources écrites
arabophones, impliquant parfois des chroniqueurs prestigieux, des pièces de
monnaie frappées par ses souverains berbères, ainsi que par certains gentilés.

Dans une seconde partie6, nous montrerons que le nom de l’emblématique quartier
médiéval de Grenade, Albaicin, serait en réalité d’origine berbère et viendrait du
mot abazin qui signifie «colline» en tamazight. Cette hypothèse est étayée par le fait
qu'il existe de nombreux endroits, en Espagne, mais aussi au Maghreb, situés en
majorité en hauteur, ayant un cognat d’Albaicin pour nom. Ce nom est également

6 A. Djouadi, Une étymologie berbère de l’Albaicin.

5 A. Djouadi, Agharnata, le nom berbère de Grenade.

4 Les raisons de cette situation d’oubli «injuste» comme le dit l'auteur lui-même, sont discutées dans
un article écrit il y a plus de vingt-cinq ans par F. Corriente, Le berbère en al-Andalus (pp. 269-270).
Il y est indiqué que les choses commencent à changer avec la nouvelle génération d’Imazighen qui
retrouve «l’orgueil de sa langue et de sa nation» et qui a commencé à étudier elle-même sa langue, à
réévaluer son impact et à réhabiliter son histoire. Cette série d’articles fait partie de cette démarche.

3 Elvira, devenue ensuite Madinat Ilbira et chef-lieu de la province omeyyade d’Ilbira (et dans les
chroniques, les deux étaient souvent confondues), est située dans la Véga grenadine au pied de la
Sierra du même nom, à une dizaine de kilomètres à l'ouest de Grenade et occupe les municipalités de
Atarfe et de Pinos Puente. Elle fut abandonnée au XIe siècle et ses vestiges ne furent mis au jour
qu’au XIXe. Pour ajouter à la confusion, elle fut un temps appelée Qastilia ou Castella.



GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 4

utilisé pour désigner des monuments funéraires maghrébins en forme de colline
ainsi que pour un plat traditionnel, lié aux collines de diverses manières.

Dans une troisième partie7, nous proposerons une étymologie spécifiquement
berbère à plusieurs toponymes de la province de Grenade, certains étant aussi
présents ailleurs en Espagne. Après avoir dénombré tous les lieux ayant un cognat
d’Albaicin comme nom, nous avancerons une interprétation amazighe pour trois
localités de la vallée de Lecrin, Acebuches, Izbor et Tablate. Nous discuterons
ensuite d’une possible origine berbère du vocable Vélez présent dans maints
toponymes espagnols, avec un accent sur celui de la grenadine Vélez de Benaudalla.

Mais, avant cela, pour poser la base et planter le support historique aux trois
articles qui vont suivre, nous allons rappeler dans celui-ci des éléments, connus pour
la plupart, mais très importants, de l'histoire de Grenade et de ses liens avec les
Berbères. En particulier, nous allons récapituler l’impact historique assez
considérable qu’ont eu les dynasties ziride, almoravide et almohade sur la ville et
les traces qu’elles y ont laissées. Nous allons, par ailleurs, succinctement examiner
quelques particularités des confédérations de tribus dont sont issues ces dynasties,
les Sanhadja et les Masmouda. En plus de l'aspect ethnique, nous discuterons de
leurs langues, assez proches, mais passablement différentes de celles d'autres tribus
du Maghreb. Enfin, nous relèverons quelques aspects de la toponymie chez ces deux
tribus qui vont s’avérer très importants dans les études que nous allons mener.

Comme déjà souligné, tous ces aspects sont, pour leur grande majorité, assez
connus et ont été amplement discutés par le passé. Leur mérite principal sera donc
de planter le décor pour les études suivantes et de participer à leur mise en contexte.
Il y a néanmoins, deux éléments assez originaux que nous allons présenter en plus.

Le premier concerne l’origine du nom de Grenade pour lequel nous allons faire
quelques modestes propositions et avancer des hypothèses reliées au passé berbère
de la région. Cela pourra éclairer certaines discussions faites à ce sujet par le passé.

Le second élément, plus conséquent, concerne l’histoire pré-ziride de Grenade et
d’Ilbira et des sources médiévales qui en ont traité. Cette histoire a principalement
été le fait de chroniqueurs andalous et maghrébins, pour la plupart du XIᵉ et XIIᵉ
siècles, soit après la refondation de la ville par les Zirides. Nous proposerons des
sources antérieures à cette période et qui, à notre connaissance, ne sont pas toujours
mentionnées dans les études menées sur le sujet. Il s’agit d’écrits de géographes et
d'historiens orientaux des IXᵉ et Xᵉ siècles, en majorité persans, qui ont visité la
région de Grenade et mentionné son nom. Des personnages aussi illustres que Ibn
Khordadbeh, al-Muqaddasi et al-Istakhri en ont fait notamment partie.

La suite de cet article est organisée comme suit: dans la prochaine section, nous
résumons l’histoire pré-ziride de Grenade, celle de son nom et traiterons des sources
orientales s’y référant. Les sections 3 et 4 sont consacrées à son lien avec les
Berbères, leur langue et leur toponymie. Une brève conclusion sera donnée à la fin.

7 A. Djouadi, Toponymes berbères dans la région de Grenade.



5 Abd el-Hak DJOUADI

2. ORIGINE DE GRENADE ET DE SON NOM
2.1 LA GRENADE PRÉ-ZIRIDE ET SON APPELLATION

Ouvrons cette discussion par quelques paragraphes condensant l’histoire de la ville
avant sa fondation, ou plutôt, sa refondation par les Zirides au début du XIᵉ siècle.

Les fouilles archéologiques indiquent que les vestiges les plus anciens de Grenade
sont ceux trouvés sur la colline de l'Albaicin près du quartier actuel de San Nicolás8,
d'une enceinte faisant partie d'un oppidum ibérique9 datant, approximativement, du
VIIᵉ siècle avant notre ère. Il avait pour nom Ilturir et occupait une aire d'environ
cinq hectares, ceinte d'une muraille qui s'est agrandie au fil du temps. Plus tard, le
site, rebaptisé Iliberri, fit partie du territoire des Ibères Bastetani, mais était
également la zone d'influence des Carthaginois qui y faisaient commerce.

À l’issue de la seconde guerre punique qui vit la lourde défaite d'Hannibal Barca
devant les troupes romaines de Scipion l'Africain, aidées en cela par la cavalerie
numide du roi berbère Massinissa, Carthage perdit toute influence sur ses territoires
non-africains. Rome prit le relais et conquit toute l’Hispanie. Quelques décennies
avant notre ère, Jules César octroya le titre de municipalité à la ville qui prit le nom
de Florentinum Iliberitanum ou, plus couramment, Iliberis. Selon un groupe
d’architectes grenadins10, la ville devait être assez importante car elle avait accueilli
au début du IVᵉ siècle, quand elle portait le nom d’Eliberis, un des plus importants
synodes chrétiens. Toutefois, les trouvailles archéologiques dans l’Albaicin restent
assez maigres et on cherche encore un forum ou un amphithéâtre, apanages d’une
cité d’importance,  pour valider d’une manière définitive cette prétention.

Après la chute de Rome et l’arrivée des Wisigoths, Iliberis perdit de son attrait et
ses habitants migrèrent progressivement vers la riche Véga et le site proche
d’Elvira. Au moment de la conquête omeyyade, à l’aube du VIIIᵉ siècle, elle était
devenue un lieu pratiquement abandonné par la population, un despoblado comme il
se dit en espagnol. Il n’en subsista que les épais murs de l'oppidum ibérique utilisé
comme forteresse jusqu’au début du XIᵉ siècle, souvent par des réfractaires à
l’autorité, instigateurs de quelques faits d’armes et de rébellions.

Pendant ce temps, le centre urbain d’Elvira était devenu Madinat Ilbira par le fait
du premier émir de Cordoue Abd al-Rahman Iᵉʳ qui, juste après son arrivée en
al-Andalus11 en 755, en fit la hadira (capitale) de l’importante kura (province) du
même nom. Elle occupait le devant de la scène avec ses gouverneurs nommés par
Cordoue, ses cadis ou juges, ses nombreux intellectuels ou ulémas12, ainsi que sa
mosquée, construite dès le début du VIIIᵉ siècle, mais agrandie au milieu du IXe.

12 B. Sarr dans Madīnat Ilbīra, en dresse une liste impressionnante.

11 La ville était en partie occupée par les junds (soldats) de Syrie, venus mater les révoltes berbères
des années 740. Ce sont ces junds qui, avec les tribus yéménites, ont permis à Abd al-Rahman de
conquérir al-Andalus et d'asseoir durablement son pouvoir; voir P. Guichard, Al-Andalus, p. 46.

10 M. Sotomayor, Dónde estuvo Iliberri?, p. 24; M. Orfila, Sotomayor y sus aportaciones, p. 493. M.
Sotomayor et J. Fernández, El Concilio de Elvira , p. 117.

9 Voir par exemple, A. Rodríguez, Granada arqueológica, p. 39.

8 Pour un plan de Grenade et l’Albaicin, incluant les monuments importants, voir Guias Granada.

https://www.guiasgranada.com/fr/carte-granada.html


GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 6

En son temps, la médina d’Ilbira accueillait probablement une population juive
conséquente mais la majeure partie était en fait composée de chrétiens, en partie
convertis ou muwallads, mais aussi mozarabes. À vrai dire, Elvira/Ilbira avait gardé
son évêché et la liste de ses évêques successifs fut selon toute vraisemblance
ininterrompue jusqu’au plus connu d’entre eux, Recemund ou Rabi ben Zyad, qui
était sans doute actif jusqu'à son décès en 961. Il fut l’auteur du fameux Kitab
al-Anwa ou «Calendrier de Cordoue», où il y fut mention13 pour la première fois du
nom de la ville de Grenade. En date du 24 avril 961, on y lit: In ipso est festum
sancti Gregorii in civitate Granata, «ce jour, est la fête de San Gregorio à Granata».

Cependant, le grand nombre de chrétiens, convertis ou non, devint une source de
friction et de lutte avec l’élite dirigeante arabe, notamment à cause du partage
inéquitable des terres où même les néo-musulmans, comme les Berbères d’ailleurs,
étaient réduits à la portion congrue. Ces intérêts divergents et cette hostilité vont
jouer un rôle important dans les fitna ou les séditions de IX-Xᵉ siècles.

Notons finalement que, contrairement à maintes régions d'al-Andalus, il n'y avait
pas d'établissement notable de tribus berbères dans la province d’Ilbira du temps des
Omeyyades. D’après Helena de Felipe14, à Ilbira, il n'y avait qu'une seule lignée
d'origine berbère, les Banu Abi Zamanin. Issue des Nafusa et originaire de l’Oranie,
elle s'y était installée au début du Xe siècle et avait donné naissance à plusieurs
ulémas célèbres. Dans la kura d’Illbira, une famille d’origine Kutama dirigeait deux
enclaves sises 50 km au nord-ouest de la capitale, Cardera et Esparreguera.

Pour ce qui est du nom arabe de la ville, Gharnata, la première mention fiable qui
nous en soit parvenus est celle des Akhbar Majmou'a, la chronique anonyme15

compilée au XIᵉ siècle qui retrace les hauts faits en al-Andalus depuis sa conquête
en 711, jusqu’au califat d’Abd al-Rahman III qui a régné jusqu’en 961. C’est, avec
Al-Muqtabis fi tarikh ulama' al-Andalus ou le «Livre de l'Histoire royale
d'al-Andalus», l’œuvre16 de l'historien cordouan Ibn Hayyan, aussi du XIe siècle, et
l’«Histoire des souverains d'al-Andalus» ou Akhbar muluk al-Andalus du
chroniqueur également cordouan Ahmad al-Razi17, publié par son fils en 977 et
ensuite perdu, les sources principales d’information  sur cette période pré-Ziride.

Un premier passage des Akhbar Majmu`a cite Grenade au moment de la conquête
de la péninsule par Tareq ben Zyad et ses troupes berbères. Il y est indiqué18 qu’en
712, ce dernier, arrivant à Ecija, partagea son armée en quatre contingents: il en
envoya un à Cordoue, un autre à Rayya (la province comprenant Malaga) et un
troisième à «Gharnata, capitale d’Ilbira»; il se dirigea ensuite vers Tolède avec le

18 Akhbar Ma. 23 de la version espagnole et page 10 de la version arabe (ou 412 du texte). B. Sarr
dans Madinat Ilbira,  indique que dans une autre version, Grenade n’y est pas mentionnée.

17 Il nous reste une traduction latine au parcours rocambolesque, la Cronica del Moro Rasis. Nous
nous servirons de la version  éditée par D. Catalan  et M. de Andrés.

16 Nous utiliserons l’édition de P. Chalmeta et-al.

15 Nous allons utiliser la version de E. Lafuente y Alcántara, Akhbar Majmu`a, publiée en 1867.

14 H. de Felipe, Bereberes de Al-Andalus, p. 303 et 88.

13 R. Recemund, Le Calendrier de Cordoue, p. 73.



7 Abd el-Hak DJOUADI

gros de la troupe19. Un second passage20 relate la prise de «Grenade, la capitale
d’Ilbira» et de «Malaga, la capitale de la province de Rayya» par le détachement
envoyé par Tareq. Ces deux extraits sont assez troublants parce que Grenade était
censée être, comme nous venons tout juste de l’évoquer, presque dépeuplée à cette
époque et c’était Ilbira qui était la capitale de la kura. Emilio Lafuente explique cet
anachronisme et la confusion entre les deux localités par la rédaction tardive du
document, soit au XIe siècle quand Grenade et non Elvira  jouait le premier rôle.

La chronique d’al-Razi, ou du moins sa traduction, est tout aussi imprécise. D’un
côté, la version latine mentionne21 «Le Château de Grenade, celui que l'on appelle
Ville des Juifs» et, d’un autre côté, il y est noté que «Eliberia a sur son territoire des
villes qui lui obéissent, dont Gazela, car dans le monde, il n'y en a pas une comme
elle, sauf Damas». Dans le premier passage, on trouve la mention qui fera dire de la
ville, Gharnatat al-Yahud ou Ville des Juifs, et dans le second, on retrouve Gazela
ou plutôt Qastilia/Castella, mais qui est en fait l’autre nom d’Ilbira. Le message
semble confus et, de prime abord, le contenu quelque peu exagéré, car très peu de
villes à l’époque pouvaient être comparées à Damas, capitale du califat omeyyade.
Cependant, nous allons voir que cette opinion est partagée par d’autres.

D’après Bilal Sarr, la première mention non ambiguë de Grenade et de sa
«forteresse», Hisn Gharnata, apparaît bien plus tard, sous la plume de Lissane
al-Dine ibn al-Khatib, le vizir des émirs Nasrides, dans sa célébrissime Al-Ihata fi
akhbar Gharnata, la chronique de la ville, rédigée dans la seconde moitié du XIVe

siècle. Dans un passage où est retracée la lutte entre l’émir Abd al-Rahman Iᵉʳ, peu
après son arrivée en al-Andalus, et le wali ou gouverneur de la province, il écrit22:

«Et lorsque le prince Youssef ibn Abd al-Rahman al-Fihri fut vaincu, il atteignit
Ilbira et se réfugia dans Hisn Gharnata, et le prince Abd al-Rahman ibn Mu’awiya
l'assiégea et la cerna, alors il consentit à faire la paix, et un pacte fut conclu».

Le fameux Hisn ou «fort» qui va donner son nom à la ville est donc explicitement
mentionné, mais, parfois, il était également appelé Hisn al-Ruman ou «Fort de la
Grenade», probablement à cause de grenadiers se trouvant dans les alentours. Au fil
des ans, ce Hisn servira de refuge à des rebelles de toutes sortes23. Durant ces
troubles, de nombreuses citations du Hisn, de Gharnata et d’Ilbira vont apparaître24.
Par exemple, dans le Muqtabis plusieurs épisodes furent relatés25 dans lesquels
Grenade avait pris une certaine stature. Notamment, en 933, elle devient une des

25 Ibn Hayyan, al- Muqtabis, partie V, p.  215.

24 Voir B. Sarr, Madīnat Ilbīra, pp. 71-74; P. Guichard, Développement  de Grenade, pp. 179-185.

23 Ibn Sa’id, Al-Mughrib, p. 112 qui relate une menée par un certain Sawwar ibn Hamdoun à la fin du
IX siècle. Des muwallads se rallièrent aussi à la grande révolte de Omar ibn Hafsun et de ses fils.

22 Ibn al-Khatib, al-Ihata, p. 469. Il s’agit de la bataille décisive d’al-Musara à la mi-mai 756 qui a
permis  à Abd al-Rahman d’entrer en vainqueur à Cordoue et fonder l’émirat omeyyade.

21 Al-Razi, La Cronica del Moro Rasis, p. 26.

20 Akhbar Majmou'a, page 25/12 de la partie espagnole/arabe (et la page 412 du texte).

19 Akhbar Majmou'a, page 23 de la version espagnole et page 10 de la version arabe (412 du texte).
B. Sarr dans Madinat Ilbira,  indique que dans une autre version, Grenade n’y est pas mentionnée.



GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 8

deux capitales ou hadiras de la kura d’Ilbira et un gouverneur y sera nommé. Ce
prestige sera néanmoins éphémère et à partir de cette date, Ilbira le premier rôle
(elle se verra même attribuer la charge d’administrer Rayya, la kura de Malaga) et
Gharnata retourna dans l’ombre jusqu'à l’arrivée des Zirides au début du XIᵉ siècle.
Nous verrons plus loin que ce n’était peut-être pas tout à fait le cas.

Venons-en maintenant au nom usuel de la ville, Grenade, et rappelons brièvement
ses diverses interprétations. Luis del Marmol Carvajal avait, déjà au XVIe siècle,
émis les trois hypothèses26 principales à ce propos, que nous résumons ci-dessous.

Une première est celle des chroniqueurs arabes qui le reliaient au nom du fruit en
mozarabe, la «granata». C’est ce qu'explique, par exemple, le géographe syrien
Yaqout al-Roumi au XIIIᵉ siècle, repris par Ibn al-Khatib un siècle plus tard, et le
géographe algérien al-Maqqari contemporain de Marmol, et amplifié par la page
Wikipédia de Grenade en arabe et beaucoup de sites arabophones, qui notent:

«Il est dit que la signification de Gharnata est «grenadier dans la langue étrangère
d’al-Andalus (l’espagnol) et le pays a été nommé ainsi pour sa beauté».

Une seconde hypothèse, qui est en fait associée à la précédente, est celle reliée au
Hisn al-Ruman, l’autre nom de Hisn Gharnata selon les sources arabes. Les
mozarabes, qui le connaissaient bien, ont dû traduire al-ruman dans leur propre
langue, la «granata». Celle-ci s’est ensuite arabisée pour devenir Gharnata. Une
interprétation alternative de Hisn al-Ruman sera avancée un peu plus loin.

La troisième interprétation, déjà présente du temps de Marmol, est celle relative à
un hypothétique Ghar Nata. Ici, le chroniqueur s’est inspiré d’un ancien quartier du
haut de l’Albaicin qui s’appelait Cauracha (près de l’actuelle Placeta de Abad) et
qui, d’après lui, pourrait à l’origine vouloir dire Ghar Nata, sans qu’on comprenne
bien la cause. En arabe, ghar signifie «grotte» en principe et Nata pourrait être le
nom d’une ou d’un illustre inconnu, comme on va le développer. Francisco Simonet
et d’autres avancent l’existence dans l’Albaicin d’un quartier appelé Nata27.

Plus récemment, Robert Pocklington28 a proposé une quatrième possibilité: le nom
de la ville viendrait, non du fruit, mais de la couleur grenat, «granate» en espagnol.
Son argument est que l’une de ses forteresses primitives, la Qal’at al-Hamra ou
«Fort Rouge» qu’on pensait sise sur la colline de la Sabika est, en réalité, l’antique
Hisn Gharnata. On l’appelait ainsi en raison de la couleur ocre de la terre utilisée
dans sa construction, tout comme les Torres Bermejas proches. La Granata
mentionnée par l’évêque d'Elvira serait donc reliée à la couleur plutôt qu’au fruit.

En somme, bien des hypothèses concernant l’origine du nom de Grenade ont été
émises. Pour notre part, nous serions tentés de nous ranger à l’avis presque général
et de considérer que Grenade tire son nom de Hisn al-Ruman et des grenadiers. Il y
a toutefois quelques éléments, certains en rapport avec les Berbères, qu’il serait
intéressant de réexaminer auparavant, ce que l’on fera à la fin de l’article.

28 R. Pocklington, supra, p.  375.

27 F. Simonet, Descripcion, p. 40; R. Pocklington, Etymologia de “Granada”, p. 483.

26 L. Marmol, Rébellion des Morisques, pp: 28 et 130.



9 Abd el-Hak DJOUADI

2.2 GRENADE DANS LES SOURCES ORIENTALES
Dans cette partie, nous allons recenser les mentions de Grenade, ainsi que celles

relatives à Ilbira et à sa kura, dans des sources antérieures à sa refondation au XIe

siècle. Nous les appellerons «orientales» car elles sont issues d’auteurs originaires
du Machrek, principalement de Perse, tels que Ibn Khordadbeh, al-Istakhri ou
encore al-Razi. Ces écrits datent des IXe et Xe siècles et précédent donc ceux des
chroniques qui sont généralement créditées des premières mentions de la ville, en
particulier, al-Muqtabis et Akhbar Majmu`a apparues au XIe siècle. Certaines de ces
sources ne sont, à  notre connaissance,  pas signalées dans la littérature sur le sujet29.

Ce qui nous a aidé à retrouver ces sources anciennes est l’apparition, assez
récemment, de plusieurs bibliothèques sur Internet, dont certaines sont déjà en
vogue. Deux s’avèrent extrêmement utiles pour notre étude30: d’abord Al-Maktaba
al-Shamila ou la «Bibliothèque Complète» qui recense près de 7 millions de pages,
8.000 livres et 3.000 auteurs d’expression arabe et Maktabat ahl al-Bayt ou «La
Bibliothèque des Gens de la Maison», plus axée sur l’aspect religieux, notamment
chiite, qui recense près de 19.000 volumes en majorité numérisés. Ces bibliothèques
ont toutes deux mis en ligne une grande partie de l’œuvre d’auteurs musulmans de
premier plan. Maktabat ahl al-Bayt recense spécialement beaucoup d’écrits persans,
dont ceux des géographes, historiens et voyageurs les plus anciens et importants.

Nous allons dans ce qui suit énumérer les occurrences des vocables Gharnata et
Ilbira31 dans ces sources anciennes et les présenter en tentant de respecter l’ordre
chronologique avec, comme date de référence, celle du décès de leurs auteurs.

La première mention de Grenade que nous avons trouvée est contenue dans un
texte de Ubayd Allah ibn Khordadbeh. Administrateur persan ayant travaillé pour le
compte du calife abbasside al-Mu’tamid comme responsable de la poste et chef du
service de renseignements, il est né vers 820 dans le Khorassan et est mort à Bagdad
après 885. Considéré comme un des premiers géographes musulmans32, il a rédigé
une première édition de son opus, Kitab al-Masalik w-al-Mamalik ou le «Livre des
Routes et des Royaumes», en 846, mais il y fit des ajouts vers 885. Cet ouvrage
contient le  passage suivant sur al-Andalus33:

«Et de la côte de Cordoue, Grenade, à Narbonne, qui est la dernière d'al-Andalus,
qui est à côté «de la France», mille milles, et Tolède, où l’émir résidait, et de
Tolède à Cordoue, vingt nuits.»

Grenade est donc citée comme la ville «côtière» de Cordoue, qui n’est donc ni
Almuñécar (Abd al-Rahman Ier y avait débarqué en 755), ni même la proche Ilbira
censée être la capitale de la kura. Ainsi, si l’on en croit ce passage et contrairement à

33 Ibn Khordadbeh, Le Livre des  Routes et des Royaumes, p. 89.

32 Voir sa notice dans  l’Encyclopédie Universalis,voir ce lien.

31 Du moins, ceux reliés à la région, car ilbira, en arabe ( ةريبلا ) peut aussi désigner la bière.

30 Al-Maktaba al-Shamila ( ةلماشلاةبتكملا ) sur ce site et Maktabat ahl al-Bayt ( تيبلالهأةبتكم ) sur ce site.

29 C’est en tout cas, exact pour les articles que nous avons déjà cités, soit B. Sarr, Madīnat Ilbīra, et
P. Guichard, Développement urbain de Grenade, mais à une exception près,  pour ce dernier.

https://shamela.ws/book/11800/88
https://www.universalis.fr/encyclopedie/ibn-khurradadhbeh/
https://shamela.ws/
https://ablibrary.net/#/


GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 10

l’idée que l’on s’en faisait à partir de certaines sources andalouses, Grenade était
une ville d’importance. Toutefois, les erreurs et imprécisions34 qu’il comporte font
qu’il faudrait peut-être prendre ce texte avec quelques pincettes.

La seconde référence, dans l’ordre chronologique, vient d’un savant polymathe,
persan encore une fois. Il s’agit du grand Abu Bakr al-Razi, né en 864 et décédé en
923 à Ray, près de Téhéran. Mathématicien, astronome et philosophe, il est surtout
connu pour ses travaux en chimie et en médecine, et il dirigea un temps le grand
hôpital de Bagdad. Il a notamment rédigé Kitab al-Mansuri fi al-Tib, un traité
médical dédié au souverain de Ray, al-Mansur, où est incluse la notice suivante35:

«Ghabira: un arbre de la famille des Rosacées …. Sa patrie d’origine est la région
de Grenade dans al-Andalus, et ses habitants l’appellent banjira.»

Il s’agit du sorbus dont une variété, le sorbier domestique ou cormier, est présente
dans le bassin méditerranéen et qui donne des fruits ayant la forme d’une poire. Une
fois encore, c’est Grenade et non Ilbira qui est citée, à une période où, d’après
al-Muqtabis, elle n’était pas encore une des deux capitales de la kura.

Une troisième mention, plus connue celle-là, est de Shams al-Dine al-Muqaddasi,
considéré comme l’un des plus grands géographes arabes. Il est originaire de
Jérusalem mais a souvent voyagé en Perse. Vers l’an 986, dans la ville iranienne de
Chiraz, il publie son œuvre majeure, Ahsan at-taqassim fi ma’rifat al-aqalim ou «La
Meilleure Répartition pour la connaissance des provinces» qui a eu un énorme
retentissement. Une version de l’ouvrage en persan contient ce bref passage36 dans
lequel Grenade est décrite en des termes assez élogieux:

«Gharnata: elle est située dans une vallée, qui est un trésor du Sultan, longue de
treize milles, dans laquelle il y a toutes sortes de fruits, et elle est merveilleuse et
belle (et c'est le domaine du Sultan). Il y a beaucoup de champs dans cette plaine.
J'ai demandé: quelle est la signification du nom? Il a dit: c'est un jardin.»

C’est une description assez fidèle de la Vega grenadine, du moins pour ce qui est
de sa taille et de ses cultures. Encore une fois, Gharnata prend le pas sur Ilbira. Un
point intéressant est que la signification donnée au nom de Grenade est «jardin», ce
qui pourrait renforcer l’hypothèse qu’il est effectivement inspiré des grenadiers.

Finalement, dans cette version persane de l’oeuvre, une liste des noms des localités
andalouses y est reprise plus loin37. Grenade y apparaît non sous la graphie usuelle
( ةطانرغ avec un (ط mais celle avec un t ت) , soit ةتانرغ ), ce qui est assez inhabituel.
En réalité, al-Muqaddasi est coutumier du fait. Dans un extrait qui suit le précédent,
il mentionne Ilbira mais cette fois, avec une graphie différente de celle habituelle,
«Libira» ( ةريبلا ) où le alif initial est omis. En effet, avant d’avouer qu’il connaît mal
al-Andalus, sauf «Cordoue qui est aussi célèbre que Samarcande», un andalou lui

37 Al-Muqaddasi, supra, p. 223.

36 Al-Muqaddasi, La meilleure répartition, p. 235.

35 Al-Razi, Al Mansour fi al-Tib, p. 621.

34 Par exemple, il y est question de Narbonne alors qu’elle a été reprise par les Francs en 793, la
capitale était bien sûr Cordoue et non Tolède, et  les distances qui sont données sont très exagérées.

https://shamela.ws/book/23696/224
https://shamela.ws/book/23696/236


11 Abd el-Hak DJOUADI

a fait  ajouter deux noms à sa liste de  localités «Libira et Khashanba»38.
À vrai dire, al-Muqaddasi n’est pas le seul à mentionner cette variante du nom. Le

géographe Mohamed ibn Hawqal, originaire d’Anatolie, le fait aussi dans son
fameux ouvrage Sourat al Ardh ou «la Configuration de la Terre» publié en 977. Il
y est question, parmi les villes d’al-Andalus, de Libira39. En réalité, le biographe
andalou Abdallah ibn al-Faradhi, né 962 à Cordoue et mort en 1013 durant le sac de
la ville, nous apprend dans son Tarikh ulama al-Andalus ou «Histoire des savants
(religieux) andalous», que les deux variantes du nom sont usitées40. Libira est aussi
mentionnée avec cette graphie par Yaqout al-Roumi41 ainsi que par deux
biographes42 des Xe et XIe siècles, l’égyptien Abd al-Ghani al-Uzdhi et l’andalou
Mohamed al-Hamidi  qui reprend tel quel le passage d’Ibn al-Faradhi.

Revenons à la variante Ilbira. La plus ancienne citation du nom que nous avons
retrouvée est celle de Ahmad al-Yaqubi dans son Kitab al-Bouldan; Né à Bagdad et
mort en Égypte en 897, il vécut longtemps en Perse. Une autre ancienne43 et
intéressante mention est celle du grand voyageur et géographe persan, Abu Ishaq
al-Istakhri (850-934) qui,  dans son Al-masalik w-al-mamalik, note que44:

«Dans la kura d’Ilbira, il y a beaucoup de soie et elle est préférée au reste, et en
al-Andalus, il existe de nombreuses mines d'or et des mines d'argent dans la région
d'Ilbira et de Murcie.»

Ainsi, la kura devait être prospère et le fameux passage comparant Ilbira à Damas,
évoqué avant, n’était peut-être pas aussi exagéré qu’on pouvait l’imaginer.
Pour finir, revenons aux mentions de Grenade avant le XIe siècle, à la suite de

celles que nous avions déjà citées. Dans l’ordre chronologique, nous arrivons alors à
celles, bien connues par contre, des auteurs andalous, généralement des biographes.
Le plus renommé d’entre eux est Abdallah ibn al-Faradhi que nous avions évoqué.

Dans son «Histoire des savants religieux andalous», très riche en enseignements,
il est notamment question de plusieurs personnages «du peuple d’Elvira et habitants
à Grenade». Plus précisément, il s'agit45 d’abord d’un certain Othman ibn Sayed
«correspondant très influent à son poste et mort vers l'an 936», ensuite, de Ahmad
al-Hamdani, «un vieil homme juste décédé vers l'an 998 ou 999» et enfin, de
Matraf al-Ghasani décrit comme ayant écrit des livres et nommé à la magistrature et
qu’«il mourut à Cordoue et transporté mort à Elvira et enterré à Gharnata vers 966».

45 Ibn al-Faradhi, Tarikh ulema al-Andalus, p. 349 (I), p. 71 (I) et p. 136 (partie II) respectivement.

44 Al-Istakhri, Chemins et Royaumes, p. 44.

43 La plus ancienne citation de Ilbira que nous avons retrouvée est celle d’al-Yaqubi dans son Kitab
al-Bouldan, p. 193. Né à Bagdad et mort en Égypte en 897, il vécut longtemps en Perse.

42 Al-Uzdi, Al-Mua’atalif, p. 79; Al-Hamidi, Jadwat al-Muqtabis, p. 231.

41 Yaqout al-Roumi, Mu’jim al-Bouldan, p. 239.

40 Ibn al-Faradhi, Tarikh ulema al-Andalus, p. 22.

39 Ibn Hawqal, La Configuration de la Terre, partie 1, p. 110.

38 Al-Muqaddasi, supra, p. 236. Nous ne voyons pas à quelle localité Khashanba ( هبنشخ ) pourrait
bien correspondre. Ce passage est également cité par P. Guichard, op. cit., p. 182.

https://shamela.ws/book/30743/342
https://shamela.ws/book/30743/64
https://shamela.ws/book/30743/543
https://shamela.ws/book/10791/44
https://shamela.ws/book/10808/191
https://shamela.ws/book/5742/227
https://shamela.ws/book/23735/239
https://shamela.ws/book/11780/114
https://shamela.ws/book/23696/237


GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 12

Il y avait donc des personnages assez illustres, ayant occupé de hautes fonctions,
qui ont habité Grenade durant tout le Xe siècle et certains y sont même enterrés.
Grenade n’était donc pas la ville abandonnée ou alors seulement occupée par des
renégats que l’on nous décrit généralement. Néanmoins, le même Ibn al-Faradhi
avait listé bien plus de savants à Ilbira. Bilal Sarr en avait recensé plus d’une
centaine, ce qui faisait de l’Ilbira du Xe siècle, un centre intellectuel important.
Une dernière citation de Grenade au Xe siècle est due à Abu Ghaled al-Zirari, un

chroniqueur chiite mort à Bagdad en 979, qui évoque46 un certain Mohamed ibn
Ayub, «écrivain de Grenade». Après cela, viennent celles du XIe siècle qui traitent
de la Grenade ziride. Parmi les premières qui nous sont parvenues figurent celles de
Ibn Hazm (994-1066), un des personnages andalous les plus en vue du XIe siècle. Il
combattit les Zirides près de Grenade en 1019 et fut fait brièvement prisonnier par
eux. C’est en traitant de cette bataille qu’il mentionna pour la première fois la
version berbère du nom47, Agharnata, que l’on discutera dans un prochain article.

Toutes ces citations venant des sources orientales, méritent certainement une étude
plus approfondie et une mise en perspective plus élaborée. Elles sont, néanmoins,
hors du champ de cet article. Nous allons, à présent, revenir à notre sujet principal,
soit l’histoire de Grenade post Xe siècle et l’impact primordial des Berbères sur elle.

3. LA GRENADE MÉDIÉVALE ET LES BERBÈRES

3.1 LES BERBÈRES AU MAGHREB ET EN AL-ANDALUS

L’histoire de la Grenade médiévale est un sujet qui a été traité en profondeur dans
la littérature et nous n’allons certainement pas le développer ici48. Nous allons donc
nous contenter de faire un très rapide rappel de l'origine des dynasties ziride,
almoravide et almohade qui ont régné sur la ville entre le début du XIe et le milieu
du XIIIe siècle et de leur implantation au Maghreb ainsi qu'en al-Andalus49.

D’après les auteurs médiévaux, les Berbères étaient répartis en deux grands
ensembles qui se distinguaient par leur mode de vie: les Botr, regroupant les
nomades des plaines, et les Branès, ancêtres des peuples sédentarisés du nord.
Selon le grand historien et démographe Ibn Khaldoun50, parmi les confédérations de
tribus berbères sédentaires, l’une des plus importantes était celle des Sanhadja, aussi
appelée Zenaga ou Iznagen en langue berbère, le tamazight. Une de ses branches
principales était la tribu des Talkata dont sont originaires les Zirides.

50 Ibn Khaldoun, Kitab al-'Ibar, tome II, pp. 2-5.

49 Pour une discussion récente de ce volet, voir H. Laaguir, Los bereberes en la Peninsula Ibérica.

48 Pour un panorama détaillé de l'histoire de Grenade et de l'impact des berbères, il serait plus
judicieux de se reporter aux sources standards telles que les livres de P. Guichard, Al-Andalus, ou
celui plus récent de S. Makariou et G. Martínez-Gros, Histoire de Grenade. Pour la période ziride,
voir aussi les mémoires de Abdallah ben Bologhine, al Tibyan, ou encore la thèse de Bilal Sarr, La
Granada Ziri. Pour les parties almoravide et almohade, voir notamment J. Bosch Vilá et E. Molina
López, Los almorávides, et la somme de A. Huici Miranda, Imperio Almohade.

47 Ibn Hazm, Lettres, p.199.

46 Al-Zirari, L'Épître, p. 69.

https://shamela.ws/book/1038/639


13 Abd el-Hak DJOUADI

Le géographe du XIe siècle Abu Ubayd al-Bakri donne d'importantes informations
sur les parties du Maghreb où ils étaient implantés à cette époque51. Un résumé en a
été fait dans une étude fouillée et exhaustive de Aleya Bouzid52. D'après cette
dernière, du Ve au Xe siècle, les Talkata, montagnards sédentaires donc, occupaient
principalement l’ouest du Zab dans le Maghreb central, l'Algérie actuelle.

Leur bastion était la région montagneuse du Titteri qui englobe plusieurs provinces
actuelles centrées autour de la capitale, Alger. Elle part des régions de Médéa et de
Chlef à l'ouest et est bordée au nord par les deux massifs montagneux de la
Kabylie, le Djurdjura et les Babors, et à l'est, ainsi qu’au sud, par ceux des Bibans et
des Aurès. Un résumé en est donné sur la figure 1. Pour Ibn Khaldoun, au Xe et XIe

siècles, leur territoire s’étendait de Béjaïa à Tlemcen. Lors de leur épopée de la fin
du Xe siècle, les Zirides menés notamment par Ziri ben Menad et son fils Bologhine,
ont diffusé vers l’est jusqu’en Libye et vers l’ouest jusqu’à Ceuta53.

Toujours d'après la description d'al-Bakri reprise par A. Bouzid, et comme nous
pouvons également le voir sur la figure 1, les Sanhadja sédentarisés étaient à la
même époque également implantés au Maghreb al-aksa, le Maroc actuel, en
particulier dans le nord du pays ainsi que dans le haut Atlas. Toutefois, d’autres
tribus nomadisaient encore au sud de l'Atlas marocain, notamment dans le Sahara
occidental et plus au sud jusqu’au Niger: ce sont les tribus des hommes voilés ou
ahl al-litham. C'est le cas, notamment, des Lemtouna, tribu d’origine des
Almoravides, successeurs des Zirides à Grenade qu’ils ont dominée de 1090 à 1154.

Figure 1: Foyers d’implantation des tribus Sanhadja dans le Maghreb du XIe siècle d’après al-Bakri.
C’est une adaptation  de la carte établie par Aleya Bouzid à partir de  cette même source.

53 Ibn Khaldoun, Kitab al-'Ibar, pp. 11-12;  C-A. Julien, Histoire de l’Afrique du Nord, p. 68.

52 A. Bouzid, Tribus berbères: les Sanhâja, p. 20; voir en particulier la figure parlante sur cette
page. Cette étude est confortée par d'autres auteurs comme A. M’Charek, Sanhaja, p. 7122, et G.
Lazarev, Sanhaja du Maghreb Central, p. 36.

51 Al-Bakri, Kitab al-Maghrib, p. 142.



GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 14

Pour ce qui est de l'implantation des Sanhadja en al-Andalus, une idée nous en est
donnée dans un article de Bosch-Vilà54 dans lequel une carte très instructive, qu’il a
établie en collaboration avec E. Molina-Lopez, est fournie. Nous reproduisons une
version remaniée et quelque peu personnalisée de cette carte dans la figure 2. Elle
nous indique les territoires contrôlés par les divers groupes tribaux berbères jusqu'à
la fin de la période almohade, à savoir le début du XIIIe siècle. On y voit que les
Sanhadja avaient principalement occupé la région de Grenade ainsi qu'une partie des
provinces satellites d'Almeria et de Malaga, mais qu'ils ont aussi cohabité avec
d'autres groupes berbères, comme les Zenata et les Masmouda, dans diverses
régions, par exemple, autour de Jaén, Cehegin, Osuna, Guadalajara, Denia et
Valence. Ils ont ainsi donné leur nom à Cehegin, ainsi qu’au village de Senija, près
de Denia. Ils ont également été présents dans les marches de l’est, notamment près
de Saragosse, pour freiner l’avancée des chrétiens et ont occupé les Baléares, sur
lesquelles ils ont légué leur nom à un autre village, Sanitja sur l'île de Minorque.

Figure 2 : Implantation des confédérations de tribus berbères, en particulier Sanhadja et Masmouda,
en al-Andalus. La carte est inspirée de celle établie par J. Bosch-Vilà et E. Molina-Lopez.

54 Voir la carte de J. Bosch-Vilà, Les Berbères en Andalus, p. 5, établie avec E. Molina-Lopez. Dans
notre adaptation, nous avons inclus, pour simplifier, les tribus Zenata individuelles (comme les
Houara, Meknassa et Mediuna) dans la grande catégorie des Zenata. Voir également les articles de A.
Tahiri (p. 21),  B. Franco (p. 105), M. Hakki (p. 139) et B. Sarr (p. 157) dans H. Laaguir, op. cit.



15 Abd el-Hak DJOUADI

En ce qui concerne la période omeyyade seule, du VIIIe au début du XIe siècle, une
discussion et une carte plus détaillées des zones d'établissement des tribus berbères
est présentée dans la thèse de Helena de Felipe55. On peut notamment y voir que les
Sanhadja n’ont occupé seuls que les régions de Cehegin et Denia.

De nombreux groupes berbères étaient par ailleurs présents en al-Andalus, mais,
contrairement aux deux tribus Sanhadja précédentes, aucun n'eut de pouvoir
politique ni d'influence sur Grenade. Il y eut une notable exception toutefois: les
Masmouda dont sont issus les Almohades, les successeurs des Almoravides qui ont
régné sur le Maghreb et al-Andalus, après les avoir unifiés, jusqu'au milieu du XIIIe

siècle. Ils sont originaires du haut Atlas marocain et, en al-Andalus et avant
l’arrivée des almohades, ils ont occupé principalement les marches du nord et celles
de l’est ainsi que maintes régions, en particulier dans le sud-ouest de la péninsule.

Notons qu'il y a une troisième confédération berbère d'importance et qui a aussi
joué un rôle crucial au Maghreb, c'est celle des Zenata. Grande rivale des Sanhadja,
son impact sur Grenade a été moindre, mais a grandement influé sur le reste
d'al-Andalus, notamment lors de la conquête et après la chute du califat omeyyade56.

3.2 LES BERBÈRES  À GRENADE

Venons-en maintenant à leur établissement à Grenade57. D'après le manuscrit du
dernier émir ziride, Abdallah ben Bologhine58, Grenade a changé de statut vers 1013
pendant la fitna et l'éclatement du califat omeyyade, lorsque les habitants d’Ilbira,
capitale de la hadira, ont sollicité du chef des troupes berbères, Zawi ben Ziri, sa
protection contre tribut. (D'autres affirment qu'il avait aussi reçu la province en
récompense de ses loyaux services, ce qui lui a conféré une double  légitimité59.)

Ce dernier accéda à leur requête, mais leur suggéra de se déplacer sur la colline de
l'Albaicin, mieux défendable militairement. Ils s'installèrent ainsi près du Hisn et
édifièrent une muraille60, dite ziride depuis, qui entoure ce qui est devenu l'Alcasaba
Qadima. À la suite de succès militaires notables, Zawi ben Ziri et son neveu Habus
ben Maksan, qui lui succéda comme chef militaire et émir, établirent alors un
émirat, la taïfa de Grenade, qui dura jusqu'en 1090. Il y eut quatre émirs: outre
Zawi, Habus et l’ultime, Abdallah, déjà mentionnés, Badis ben Habus régna le plus
longtemps, de 1038 à 1073. C’est durant ce règne que la taïfa de Grenade avait
atteint son apogée et que les premiers édifices d’importance furent construits61.

61 J. García, La primera Granada, pp: 115-120.

60 Voir les discussions ainsi que les cartes de B. Sarr, op. cit., p. 297,  et C. Vilchez, op. cit., p. 64.

59 Voir notamment B. Sarr dans La Granada Ziri , pp. 109-114.

58 E. García Gómez et E. Leví-Provençal, El siglo XI, pp. 99-100.

57 B. Sarr, La Granada Ziri, chap. 2.3; C. Vilchez, La denominación de al-Bayyāzīn, pp. 48-49; M.
Tahiri, Origin de los bereberes, dans H. Laaguir (ed.), op. cit., p. 21.

56 Par exemple, les troupes qui ont conquis l'Espagne en 711, menées par Tareq ben Zyad, étaient
Zenata et la mère du fondateur de l’émirat, Abd al-Rahman Ier , était comme (Tareq) une Nefzawa du
Rif; des berbères zenata avaient régné sur des taïfas comme à Ronda, Carmona, Tolède et Badajoz.

55 H. de Felipe, Los berebers d’al Andalus, p. 392.



GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 16

Avant de jouer un rôle majeur dans la chute du califat, Zawi ben Ziri et sa troupe
de mercenaires Sanhadja furent d'abord, au tout début du XIe siècle, appelés en
al-Andalus par les Omeyyades pour les soutenir dans leurs expéditions contre les
chrétiens du nord. Né à Achir en 955 et mort vers 1034 à Alger, Zawi est le fils de
Ziri ben Menad, le chef des Talkata et gouverneur de la partie centrale du Maghreb
pour le compte des Fatimides62, à la suite de leur départ pour investir l'Égypte et
bâtir Le Caire. Ziri combattit les rivaux de toujours, les Zenata, qui s'étaient alliés
avec le  calife omeyyade al-Hakam II,  mais il fut vaincu et tué en 971.

Zawi est le frère de Bologhine (mort en 984), successeur de Ziri et fondateur de la
dynastie des Zirides du Maghreb central avec Achir, la ville fondée par son père,
comme bastion et capitale. Il unifia brièvement tout le Maghreb en devenant
gouverneur de sa partie est jusqu’en Libye et en poussant jusqu'à Ceuta et Tanger à
l'ouest. Il fut le bâtisseur de villes comme Alger en 960. Zawi est par ailleurs l'oncle
de Hammad ben Bologhine (né à Achir et mort en 1028), fondateur de la dynastie
des Hammadites qui domina le Maghreb central de 1014 à 1152 et dont les capitales
furent d’abord la Qal’a des beni Hammad et ensuite Béjaïa en Kabylie63.

Les Zirides étaient donc une dynastie de bâtisseurs et, en réalité, selon al-Bakri64,
Zawi lui-même, avant de partir guerroyer en al-Andalus, avait fondé la ville de
Bouna, dite al-haditha ou «la neuve», sur l'ancienne Hippone de Saint-Augustin et
devenue l'actuelle Annaba. Elle fut appelée Madinat Zawi et fortifiée ensuite.

L'influence berbère sur Grenade ne disparut pas avec la chute des Zirides. En effet,
leurs successeurs, les Almoravides, qui ont régné sur le Maghreb al-aksa de 1040 à
1147 et sur l'al-Andalus à partir de 1086, sont aussi des Sanhadja mais de la tribu
des Lemtouna. Ils ne s'étaient pas entièrement sédentarisés, mais nomadisaient dans
le Sahara occidental et le fleuve Sénégal (dont le nom est rattaché aux Sanhadja).
Bien que la capitale de leur émirat fut Marrakech, fondée vers 1070, Grenade garda
de l’importance à leurs yeux, peut-être du fait de l’origine tribale commune avec les
Zirides. Un fils du fondateur de la dynastie, Youssef ben Tachfine, fut nommé
gouverneur d'al-Andalus et Grenade lui fut assignée comme résidence principale.

La situation changea avec l'avènement de la dynastie berbère suivante, celle des
Almohades qui, après avoir unifié le Maghreb, régna sur al-Andalus de 1147
jusqu'en 1238. Son ralliement tardif et le fait que les Almohades soient issus d’une
autre confédération, les Masmouda, valut à Grenade une disgrâce qui fit de Séville
la principale cité d'al-Andalus. Devenue provinciale, Grenade vécut alors un déclin
relatif, mais elle frappa monnaie et plusieurs édifices prestigieux y virent le jour.

À l'avènement de la dynastie Nasride en 1238, à l’exceptionnelle longévité
(presque autant que les dynasties berbères réunies ou l'émirat cordouan), Gharnata
s’était développée hors de l’Alacasaba Qadima et, peut-être grâce à l'afflux de

64 Al-Bakri, Kitab al-Magrib, p. 133.

63 D. Aissani et A. Amara, Qalaa des Bani Hammad, p. 6665; L-C. Féraud, Histoire de Bougie.

62 Voir notamment Ibn Khaldoun, Kitab al-’Ibar, ou C-A. Julien, Histoire de l’Afrique du Nord.



17 Abd el-Hak DJOUADI

réfugiés suite aux conquêtes chrétiennes, est devenue une ville de premier plan65.
Durant ce règne, d'importants échanges avec le Maghreb, y compris de population
avec notamment les soldats ou «volontaires de la foi» (envoyés en partie par leurs
alliés, les souverains berbères Mérinides du Maroc) et des paysans (qui ont investi
les campagnes et les ont quelque peu berbérisées), se sont maintenus jusqu’à la
chute de la ville en 1492 et même, l'expulsion des Maures au début du XVIIe siècle.

Cette présence massive a dû avoir une influence appréciable sinon considérable
sur al-Andalus, y compris sur le plan culturel. Ceci nous amène à une question
d'importance pour notre propos: la langue pratiquée durant cette période.

3.3 LANGUE ET TOPONYMIE BERBÈRES
Au vu de ce qui précède, il est aisé de supposer qu'une des langues les plus

pratiquées dans la Grenade médiévale, au moins jusqu'aux Nasrides, devait être le
tamazight. En effet, comme l'emprise des trois dynasties berbères successives fut en
somme assez brève, moins d'un siècle à chaque fois, l'élite dirigeante grenadine
n'eut probablement pas le temps de pleinement s'arabiser comme ce fut le cas dans
le reste d'al-Andalus. Tamazight a donc dû rester vivant et habituellement employé,
non seulement par la population berbère de base (notamment chez les soldats qui
ont longtemps gardé un lien avec la structure et la culture tribales66), mais aussi par
la classe dirigeante. D'après Bilal Sarr67, la cour Ziride a gardé d'importants traits
berbères jusqu’au dernier des quatre émirs qui y ont régné, et le tamazight y était
couramment pratiqué. Il est également attesté que les dirigeants almoravides avaient
une connaissance assez sommaire de l’arabe et que même leur chef emblématique,
Youssef ben Tachfine, a toujours eu besoin d’interprètes68. Les Almohades tenaient
particulièrement à leur langue, le tachelhit qu’ils appelaient lissan al gharb ou la
langue occidentale, et ont même essayé de l’institutionnaliser69 sans grand succès.

Langue essentiellement orale, l’alphabet libyque qui avait servi de support à
l’écriture du berbère ancien ayant disparu, elle est fragmentée en plusieurs parlers
similaires, ayant le même socle, mais avec des différences notables. Dans l’actuel
Maghreb, en schématisant quelque peu,  il y a deux groupes de langues berbères.

Le parler le plus proche de la langue des Sanhadja zirides, vu leur région d'origine,
l’Algérie, et tenant compte de l'arabisation ultérieure d'une grande partie de celle-ci
(en particulier, excepté quelques îlots proches de la région des Chenoua, toute la
partie ouest du pays),  serait le kabyle70.

70 E.F. Gautier, La  langue berbère en Algérie,  pp. 259-260.

69 M. Ghouirgate, Le choix de la langue, p. 215.

68 M. Meouak, Le berbère en Occident musulman, p. 26.

67 B. Sarr, Le berbère à la cour de Grenade, pp. 246-247. Il y est noté que le tamazight était la
langue véhiculaire entre les membres de la cour et les Berbères et que Badis ben Habus, l’utilisait
toujours et que même son vizir juif, Ismail ben Nagrela, le parlait. Plus tard, Simaja, le vizir et régent
du dernier émir Abdallah, conversait  toujours dans cette langue avec ses proches.

66 H. Terrasse, La vie d’un royaume berbère, pp. 81-82.

65 À son apogée, elle s’étendait sur près de 175 hectares et était peuplée de 50 à 70.000 habitants, ce
qui en faisait une des plus importantes d'Europe, P. Guichard, Le développement de Grenade, p. 188.



GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 18

Au Maroc71, le parler le plus apparenté est le tamazight, utilisé principalement dans
le moyen Atlas. Le tachelhit, la langue des Masmouda pratiquée dans le haut et
l’anti Atlas, lui est assez apparenté. Dans une petite partie du Rif au nord-est, sont
encore employés le sanhadji des Srayr et le parler proche des Ghomara, une branche
des Masmouda. Le reste du Maghreb du nord parle une langue Zenata. C’est le cas
notamment dans les deux grandes régions berbères, les Aurès du nord-est algérien et
le Rif du nord marocain. Une carte résumant la répartition régionale des diverses
langues berbères en Afrique du Nord est présentée dans la figure 4.

Figure 4: Populations parlant berbère en Afrique du Nord, avec ses deux composantes majeures au
Maghreb. La carte  reprend essentiellement la classification et les travaux de Maarten Kossmann.

Bien sûr, les deux types de langues sont proches, mais il y a des différences
notables. Par exemple, une majorité des noms des langues parlées par les Sanhadja
et les Masmouda commencent par la voyelle a qui est le préfixe nominal masculin
ou, moins souvent, par un i, qui sert en général pour le pluriel, ainsi que par leur
équivalent féminin, le t. Toutefois, le préfixe a disparaît souvent dans les langues
Zenata72. Pour ne citer qu’un exemple, le mot Sanhadja aghanim pour le roseau
devient ghanim en Zenata.  Ce point s’avèrera crucial pour notre étude.

Concernant l’Espagne, la langue berbère a malheureusement laissé très peu de
traces dans les écrits et, dans les travaux historiographiques, on ne dispose que de
très peu de données à son sujet73. La raison principale est évidemment que la langue
berbère était essentiellement orale avec un alphabet qui s'était perdu, mais d’autres

73 M. Tilmatine, Les Amazighs et al Andalus, p. 185.

72 L. Souag, La diffusion en berbère, p. 9.

71 M. Kossmann, The Arabic Influence on Northern Berber, p. 22.



19 Abd el-Hak DJOUADI

facteurs, plus sociologiques comme la détestation des Berbères de la part des arabes,
ont également dû entrer en considération74. Ainsi, contrairement à l'arabe qui a légué
un nombre significatif de mots dans le vocabulaire (près de 4.000 d'après certains75)
ou la toponymie espagnole,  le berbère  y est pratiquement absent.

Federico Corriente76, montre néanmoins qu'il subsiste encore des traces de cette
langue et donne une liste d'une cinquantaine de mots berbères qui sont restés dans la
langue romande. Une partie est en rapport avec les noms des plantes, en raison
probablement de la grande place qu'avait la montagne à leurs yeux. L’importance
du berbère en Espagne est surtout attestée par les nombreux toponymes qu’elle a
légués77, en particulier ceux dérivés de noms de tribus tels que Atzneta (Zenata) ou
Senija et Cehegin (Sanhaja) ainsi que les nombreux Beni ou leur pendant berbère
Ath ou Ayt (pour «ceux de») suivis d’un nom de tribu, de clan ou de famille.

Il n’aurait donc pas été surprenant de retrouver un vieux mot berbère dans la
toponymie de l’Espagne, notamment de Grenade où cette langue a été couramment
pratiquée. Toutefois, il n’en subsiste pratiquement pas dans la région de Grenade qui
nous concerne ici, même si notre étude essaiera d’en retrouver quelques-uns.

Pour décrire les toponymes des territoires occupés par les Berbères, Sanhadja et
Masmouda notamment, deux études fouillées78, l’une d’Émile Laoust parue en 1942
et l’autre de Jeannine Drouin de 2003, sont particulièrement utiles. La première
présente une liste de 641 noms de la région du Adrar n’Deren, classés par groupes
impliquant des mots-clés relatifs à des éléments comme la terre et ses reliefs, qui
apparaissent le plus souvent. La seconde extrait un grand nombre d’éléments de la
première pour en faire une étude sous les angles de l’anthropologie culturelle. Cette
liste nous éclaire fortement sur notre sujet et nous en résumons les caractéristiques.

Tout d’abord, il y est indiqué qu’en général, les noms de lieux masculins
commencent le plus souvent par une voyelle, a, i ou u (qui représente aussi un ou)
et les noms de lieux féminins par un t avant ces mêmes trois voyelles; le pluriel
masculin est habituellement marqué par un i initial et le pluriel féminin par un ti. Il
y a également des noms qui commencent par une autre consonne que le t féminin,
mais ils sont bien moins fréquents. Parmi la centaine d’éléments extraits de la liste
de Laoust (soit, les mots simples et numérotés), pratiquement aucun vocable ne
commence par une consonne. La moitié débute effectivement par un a, un quart par
un t et un dernier quart par un i ou un u, les premiers étant, de loin, majoritaires.

Une étude similaire79 a été faite récemment sur les toponymes dans le hassania, un
dialecte arabe surtout parlé les régions de Mauritanie et du Sahara Occidental

79 A. Baba, Toponymos  Sanhadja en hassaniyya.

78 E. Laoust, Toponymie du Haut Atlas, p. 13; J. Drouin, Toponymie berbère, pp. 199-200.

77 Pour une étude récente, voir notamment H. Laaguir (ed.), Los bereberes en la Península Ibérica et,
en particulier, les articles (et tables) de B. Franco Moreno (p. 128) et B. Sarr (p. 176).

76 F. Corriente, Le berbère en al-Andalus, pp: 270-273.

75 Voir notamment R. Cano, El español a través de los tiempos, p. 53.

74 F. Corriente, Le berbère en al-Andalus, pp: 270-273.



GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 20

occupées par des tribus arabes des Beni Hassan à partir du XIIIe siècle, mais où
vivaient des Sanhadja. Ici aussi, l’écrasante majorité des toponymes commence par
les préfixes masculins a ou i, le premier très dominant, ou leur pendant féminin t.

Cette prédominance du a en début de ces toponymes est illustrée d’une manière
frappante par les noms des lieux qui ont vu la progression foudroyante des
Almoravides dans leur conquête du Maghreb de l’ouest au milieu du XIe siècle.
Dans un article de Bosch Vilá et Molina López, une liste de lieux est ainsi donnée et
elle est assez édifiante: seuls quelques toponymes font exception à cette règle80.

Tous les noms de ces lieux, où ont donc vécu les Sanhadja voilés et les Masmouda
qui prendront ensuite le relais avec les Almohades, avec les notables exceptions de
Drâa et de Sijilmassa (ou Isgelmasen en berbère), suivent le schéma décrit plus haut.
Une majorité écrasante de noms commence par le a masculin et toutes les autres, à
l’exception notamment de Uarzazat (ou Ouarzazate), par le t féminin.

Chez les Sanhadja du Maghreb central dont sont issus les Zirides, ce schéma est
beaucoup moins prononcé: sauf leur première capitale Achir, il n’y a aucune autre
ville d’importance dont le nom commence par un a et seulement quelques-unes
commencent par le t féminin comme Tahert, Tobna et Tolga. Les autres grandes
agglomérations ont beaucoup plus souvent des noms commençant par une consonne
(comme Médéa, Miliana ou D’zair bâties par Bologhine ben Ziri) et pratiquement
aucune par un i ou un u. Une explication possible pourrait être que les grandes villes
d’Algérie du nord, où ont vécu les Sanhadja sédentaires, sont très anciennes,
beaucoup d’entre elles ayant été bâties par les Phéniciens ou les Romains. Elles ont
donc été baptisées ou transformées par eux, en leur laissant leur caractère berbère
mais avec quelques modifications. Une autre explication mise en avant par André
Basset81 est que dans certaines régions, les toponymes (un peu à l’image d'autres
vocables comme pour la «zenatisation» des mots Sanhadja) perdent fréquemment
les voyelles initiales, donc a ou i et, éventuellement, leurs pendants féminins t.

En revanche, chez les Sanhadja des Srayr qui ont occupé le Rif central et ont
gardé nombre de traits berbères, il y a encore de nombreux toponymes qui suivent le
schéma précédent comme le souligne un article récent qui recense les 156 villages
dans lesquels ils vivent82. Les noms des onze tribus de la région commencent tous
par a, t ou i et les trois agglomérations les plus importantes ont un nom qui
commence par ce i du pluriel: Ighadjaren, Issaguen et Izourdaz.

Cette présence majoritaire du a en début des toponymes berbères expliquerait les
deux étymologies que nous allons proposer dans les articles qui vont suivre: le nom
berbérisé de Grenade, Agharnata et celui de la colline de l’Albaicin, abazin.

82 C. Adardak, Région de «Senhaja Sraîr», pp. 40-44.

81 A. Basset, Sur la toponymie berbère, pp. 123-126.

80 J. Bosch Vilá et E. Molina López, Los almorávides, p. 70. Parmi ces noms, en plus de la région de
Drâa et la ville de Sijilmasa ou Isgelmasen, il y a notamment: Adrar, Atar, Arguin, Tidra, Adra,
Tafilalt, Aretnena, Azugui (la capitale avant Amurrakech), Audagost, Tarudant (près d'Agadir, encore
une bourgade), Agmat, et Tadla. Tous suivent donc le schéma décrit par Laoust et Drouin, op.cit..



21 Abd el-Hak DJOUADI

4. POSSIBLES LIENS ENTRE GHARNATA ET LE BERBÈRE
Nous avions discuté dans la section 2 des différentes interprétations de Gharnata,

et celle à laquelle la grande majorité d’auteurs s’était ralliée alléguait que les
mozarabes qui occupaient la région avant les Zirides, avaient surnommé la colline
de l’Albaicin, où était situé Hisn al-Ruman, la «Forteresse des Grenades», Granata,
en raison des grenadiers probablement présents dans les alentours. Les Arabes
avaient alors adopté le nom après l’avoir transformé pour être conforme à leur
langue. Cependant, cette hypothèse n’est étayée par aucun élément matériel et il
faudrait donc rester prudent et continuer d'examiner les autres thèses connues et en
rechercher de nouvelles. C’est ce que nous allons faire ici, en adoptant un point de
vue berbère, et essayer de voir s’il n’y aurait pas un éclairage dans cette langue.

Nous allons ainsi présenter, pêle-mêle et sans ordre précis ni lien logique, quelques
idées, pas assez fouillées ni probablement toutes pertinentes, qui relieraient le nom
de Gharnata aux Berbères. Certaines répondront à des questions soulevées plus tôt
et pourraient servir de pistes de réflexion pour de futures investigations. Nous
notons d'emblée que nous avons conscience de leur portée limitée et, parfois même,
de leur naïveté. C’est notamment le cas puisque, comme déjà évoqué, la présence
berbère dans la région n’a pas été très marquée avant l’arrivée des Zirides.

Pour commencer, revenons tout d’abord à l’interprétation du nom premier de la
ville, Hisn al-Ruman, à propos de laquelle nous allons proposer une variante qu’on
n’entend pas et qui mériterait considération. Elle est liée au fait que la forteresse de
l’Albaicin, à l’origine un oppidum ibérique devenu fort romain et donc antérieur à
l’arrivée des Arabes et des Berbères, a dû être considérée par ces derniers, comme
une œuvre des Romains, ou encore, des chrétiens. En effet, les deux se disent
également al-ruman en arabe83. Hisn al-Ruman, pourrait ainsi signifier «Fort des
Romains» ou «des chrétiens»84 et non, celui «de la grenade» comme il est convenu.

Il existe des Hisn al-Ruman ailleurs qu’en al-Andalus et, par exemple, il y en a un
dans la région montagneuse de Samed au Yémen avec, visiblement, un fort antique
à proximité. Notons aussi que le mausolée royal de Maurétanie, un monument
funéraire situé à Tipaza au centre de l’Algérie, est surnommé Qabr al-Rumia, le
«Tombeau de la Romaine», incorrectement traduit comme celui de la «chrétienne».
Rappelons enfin qu’un des anciens noms du couple Elvira/Grenade, Castella, vient
du pluriel de castellum qui signifie «fortin» en latin.

Venons-en maintenant à l’hypothèse plus équivoque de Ghar Nata, avancée par del
Marmol Carvajal85 et reprise plus tard par Simonet. Comme déjà évoqué, ghar est le
mot arabe pour désigner une grotte qui, dans l’Albaicin n’est pas chose incongrue,
le Sacromonte où il y en a tant, se trouvant à proximité. Et, il y a bien des lieux dont

85 L. Marmol, op. cit., p. 131; F. Simonet, Description, p. 40; R. Pocklington, op. cit.,   p. 382.

84 Ironiquement, la porte du Hisn est revenue à cette appellation romaine et chrétienne puisqu’elle est
maintenant nommée Hernán Román (le propriétaire des vergers voisins?) et Ermita de San Cecilio.

83 En arabe, ils s’écrivent et se prononcent presque de la même manière: نامورلا pour les Romains et
نامرلا pour les grenades, la seule différence étant que la voyelle u est plus longue dans le premier cas.



GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 22

le nom fait allusion à un ghar et un exemple connu est Ghardaïa, une ville du sud
algérien86. C’est Nata qui posait problème: dénué d'explication évidente, il rendait la
thèse un peu «baroque». Tentons toutefois quelques-unes87.

D’abord, Nata pourrait être le nom d’une ville. Luis de Orueta88 en évoque une de
ce nom en Syrie, mais nous ne l’avons pas retrouvée. Par contre, il y a une Natá à
Chypre qui compte 200 habitants, mais elle semble trop hors contexte pour compter.

Il pourrait, de même, être le nom d’une personne. Par exemple, la légende voudrait
que Nata soit la fille du comte Julien, gouverneur de Ceuta et chrétien Masmouda
selon Ibn Khaldoun. Il avait permis aux troupes de Tareq ben Zyad d’entrer en
Espagne, pour se venger du chef wisigoth Roderic qui avait déshonoré sa fille. Mais
cette dernière s’appelait Florinda, en fait. Une autre possibilité est que Nata soit un
nom juif. Les prénoms Nathan et Neta, assez répandus, en sont phonétiquement très
proches et l’un d’eux aurait pu être celui d’un habitant de la Grenade juive89.

Finalement, une source médiévale arabophone90 mentionne une tribu berbère du
nom de Nata qui pourrait fournir une éventuelle explication. Plus précisément, il
s’agit d’un texte du géographe persan Ibn Khordadbeh que l’on a déjà évoqué. Il est
contenu dans son Kitab al-Masalik w-al-Mamalik rédigé au IXe siècle, soit pendant
la période pré-Ziride qui nous concerne. Il liste une trentaine de tribus comprenant
les confédérations principales (Sanhadja, Zenata, Masmouda) ainsi que celle des
«Abkta, qui est de Nata». Barbier de Meynard, qui avait traduit le texte en 1865 à
partir d’une copie qu’il qualifie de mauvaise, n’évoque ni ce Nata ni ne liste toutes
les tribus du texte arabe91. Une possibilité serait que ce «nata» est, tout simplement,
une partie du nom «zenata» dont le «z» initial aurait été tronqué.

Mais, revenons à l’hypothèse de départ, fondée sur les deux mots Ghar et Nata où
il est avancé92 que le toponyme viendrait d’un nom phénicien, Karnattah, avec kar
voulant dire ville et, encore une fois, nattah inconnu. L’Encyclopædia Britannica93

prétend que Karnattah est un nom mauresque et veut dire la «colline des étrangers»,
sans fournir plus d’explications. En arabe, nous n’avons trouvé aucun lien entre une
ville et le mot kar pris tout seul (qaria veut dire village et, comme déjà vu, kura peut
signifier province). Le terme «mauresque» se réfère-t-il alors au berbère?

93 L’Encyclopædia Britannica, voir son site internet.

92 Voir notamment G. Borrow, The Bible in Spain, p. 821.

91 Traduction (un peu libre) de Barbier de Meynard, note 195. Il y est indiqué que «le passage en
question fourmille de noms étrangers, nous est parvenu dans un état méconnaissable». Il mentionne
la tribu zenata des Arkinah ou Auga qui pourrait correspondre à celle des Abtka qui est citée.

90 Ibn Khordadbeh, Livre des Routes et des Royaumes, p. 91.

89 Notons que gar veut apparemment aussi dire pèlerin en hébreu selon R. Pocklington, op. cit., p.
383, qui reprend F. Simonet. Gharnata pourrait donc signifier le «pèlerinage» de Nathan ou de Neta.

88 L. Orueta, Spanish places names, p. 123.

87 Notons qu’en berbère, netat ou netsath dans certaines régions, correspond au pronom personnel
«elle» et leur pendant masculin, le pronom «il», se dit neta ou netsa.

86 Le nom berbère de Ghardaïa est Tagherdayt dont la racine est reliée au mot «épaule». Mais, la
légende raconte qu'une jeune fille appelée Daïa vivait seule dans un ghar tout près et qu'un cheikh,
passant par là, fut séduit par elle; ils se marièrent alors et fondèrent la ville éponyme.

https://www.britannica.com/place/Granada-Spain
https://remacle.org/bloodwolf/arabe/khordadheh/routes.htm#_ftn191
https://shamela.ws/book/11800/90#p1


23 Abd el-Hak DJOUADI

Concernant kar, un mot berbère de la même racine est iker ou ikeri, qui signifie
«mouton» ou «bélier» d’après Mohand-Akli Haddadou94. En réalité, dans la même
veine, l’auteur indique que kar en hébreu signifierait aussi «agneau».

Quant à la forme Nattah, le vocable n’est pas inconnu au Maghreb, y compris en
toponymie. Il y a, par exemple, un Kheng al-Nattah qui se trouve près d'un détroit
non loin d'Oran, la grande ville de l'ouest algérien. C’est là que se sont déroulées
deux fameuses batailles, dont celle qui, en 1832, a vu l’émir Abdelkader et ses
troupes de résistants algériens mettre en déroute l’armée française.

Le mot Nattah ( حاطّنَ ), où le t est accentué et le h prononcé, peut signifier «donneur
de coups de tête», en arabe. Une possibilité quelque peu baroque serait alors
d’assembler le kar berbère pour «bélier» et le nattah arabe pour obtenir un «bélier
qui charge». Il va sans dire que nous ne voyons pas très bien le lien qu’un ovin
agressif pourrait avoir avec la forteresse de l’Albaicin pré-ziride.

En revanche, en place du kar ou du Ghar, le vocable apparaissant en début de nom
pourrait bien être Karn ou Garn. C’est le mot arabe ( نرق ) pour dire plusieurs choses,
en particulier «siècle». Mais, il peut également désigner une «corne» et, dans
plusieurs régions, au Maghreb notamment, il se prononce Garn comme dans
Garnata. Dans ce cas, Nattah prendrait sens, puisque Karn ou Garn Nattah pourrait
désigner une «corne de bélier» qui, dans notre cas et avec une dose d’imagination,
pourrait faire allusion à «un chemin sinueux tracé pour gravir une colline escarpée».
Cependant, une autre explication est possible pour le mot Nattah. Il pourrait s’agir
plutôt de Nattat ( طاطن ) qui est le nom arabe pour désigner une espèce de sauterelle,
l’Acrotylus de la famille des Acrididae, bien connue au Maghreb et en Europe du
sud pour s’attaquer aux récoltes. Mais le mot peut également vouloir dire
«bondissant» et ainsi, désigner un voyageur (personne ou criquet) toujours en
mouvement. Il est bien possible que cela soit le lien avec le «stranger» évoqué par
l’Encyclopædia Britannica ou le «pèlerinage» hébraïque: il s’agirait d’une allusion
au criquet pèlerin. En tout cas, si Kar devait effectivement désigner une colline, on
pourrait ainsi obtenir la fameuse «colline du pèlerin» ou, encore mieux, la «colline
du criquet pèlerin». Qu’en est-il, alors, du lien entre Kar ou Gar et une colline?

En vérité, il existe bien un lien en langue berbère. Mais, avant d’en discuter,
essayons d’abord d’interpréter la racine du vocable, √GR, en tamazight. Dans son
dictionnaire des racines communes berbères, M.-A. Haddadou dénombre plusieurs
formes et significations95. Il y a tout d'abord les mots agar pour dire «avantage,
supériorité», ager qui signifie «être plus âgé, plus grand» et ugar pour dire «en plus,
davantage». Il y a ensuite le mot iguer pour exprimer le fait de «jeter, semer» et par
ailleurs «champ, parcelle de terrain». Ce dernier sens champêtre du nom pourrait
mener à une explication viable: si l’on accepte l’assemblage bigarré de ce mot
berbère pour un «champ» et de celui arabe de l’acrotylus, cela donnerait le «champ
du criquet», possiblement approprié pour une colline qui aurait été ravagée.

95 M.-A. Haddadou, Dictionnaire des racines berbères communes, pp. 78-80.

94 M.-A. Haddadou, Vocabulaire berbère, note 18.



GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 24

À côté de toutes ces tentatives d’explication, dont certaines peuvent difficilement
être prises au sérieux, il existe une possibilité pour le vocable ghar qui paraît
d'autant plus séduisante, qu’elle est plus appropriée. Elle serait reliée au vocable
berbère gara, qui signifierait «colline» et qui semble donc plus indiqué pour
l’Albaicin. En effet, à propos du terme gour, désignant un monument funéraire, de
type «bazina», Gabriel Camps indique dans l'Encyclopédie Berbère96 que «Gour est
le pluriel de gara, terme qui désigne une butte témoin ou une colline isolée à pentes
raides ou encore un plateau tabulaire dégagé par l’érosion».

Gara signifierait donc «colline à pente raide» ce qui est exactement le cas de celle
accueillant la Grenade antique, soit l'Albaicin (dont le nom vient, à l’origine, aussi
d'une colline). Ce nom a été donné à un mausolée circulaire faisant une dizaine de
mètres de hauteur et classé au patrimoine de l’UNESCO en 1995. Il est situé dans la
région de Drâa-Tafilalet déjà évoquée, à 30 km à l'est de Meknès dans une région
parsemée de collines. Bien qu’il soit actuellement assez cultivé, nous avons vu que
c'était le territoire des deux grandes confédérations de tribus berbères, les Sanhadja
(ceux, dits voilés) et les Masmouda, qui ont grandement influé sur Grenade.

Le nom Gara apparaît maintes fois dans la toponymie du Maghreb. Il y a d’abord
la ville d’El Gara, située à 50 km au sud-est de Casablanca; c’est une des capitales
des Mdakra, une tribu berbère mais qui a été quelque peu arabisée. Il existe d’autres
lieux comportant Gara dans leur appellation et au moins trois sont bien connus97,
Masmouda au Maroc ainsi que Djebilet et Masmelouki dans le Sahara algérien.

Ce gara nous ramène donc à la «colline (ou Kar) des étrangers» mauresque de
l’Encyclopædia Britannica évoquée plus haut. Mais nous ne sommes pas certains
que le lien entre Ghar et gara soit assez solide. Tenant compte du fait que l’origine
de la seconde partie du nom, Nata, demeure toujours obscure, et que les diverses
explications avancées ne sont pas sans défaut, cette thèse garde une part de mystère.

Pour conclure, il existe donc bien des hypothèses sur ce nom de Gharnata ou Ghar
Nata, et nous en avons proposé quelques-unes qui peuvent être mises en relation
avec les Berbères et leur langue. Néanmoins, aucune n’est solidement étayée et de
ce fait pleinement satisfaisantes. Il existe toutefois une possibilité, éventuellement
crédible, de relier la première partie du nom à une colline escarpée comme
l’Albaicin, le gara berbère. De nombreux aspects que nous avons présentés ici, bien
que intéressants, restent nébuleux et nécessiteraient des recherches plus amples et
plus sérieuses, qui nous éloigneraient du champ de cet article. Nous allons donc
clore cette discussion à ce stade. Nous verrons dans de prochains articles qu’à
défaut d’avoir donné un nom amazigh à leur cité, les Berbères ont modifié son nom
arabe à leur convenance. Il est devenu celui de Agharnata, qu’il a gardé jusqu’au
XIIIe siècle. Les Berbères seraient également à l’origine du nom de l'Albaicin, qui
viendrait de colline qui, en tamazight, se dit Abazin.

97 Voir les sites qui traitent de ces lieux: Gara Masmelouki, Gara Masmouda, (Ghar) Gara Djebilet.
Dans le Drâa-Tafilalet, deux autres montagnes ont un nom incluant Gara: Aferdou et Medouar.

96 G. Camps, Gour, p. 3177.

https://mapcarta.com/fr/17325858
https://www.cjb.ma/animation-gara-masmouda/
https://atrst.dz/wp-content/uploads/2017/08/projet_garadjebilet_ATRST.pdf
https://ma.geoview.info/gara_aferdou,2561795
https://en.wikipedia.org/wiki/Gara_Medouar


25 Abd el-Hak DJOUADI

5. CONCLUSION
La ville andalouse de Grenade a eu un glorieux passé berbère puisque pendant plus

de deux siècles, du XIe au XIIIe, elle a été régentée par trois dynasties amazighes,
celles des Zirides, des Almoravides et des Almohades. Les Zirides, les véritables
fondateurs de la cité en 1013 et de la puissante taïfa du même nom, étaient issus
d’une tribu berbère du Maghreb central appartenant à la confédération des Sanhadja.
Les Almoravides qui les ont supplantés en 1090, après avoir unifié le Maghreb
extrême, étaient pareillement Sanhadja, mais appartenant à une branche qui
nomadisait encore dans le Sahara occidental. Leurs successeurs Almohades, qui
avaient investi Grenade en 1156 après avoir unifié tout le Maghreb avec al-Andalus
et régné jusqu’en 1238, étaient par contre issus d’une tribu Masmouda du moyen
Atlas marocain. Leur langue, le tachelhit, était néanmoins assez semblable à celle
des Sanhadja dont les parlers les plus proches actuellement, seraient le kabyle de
l’est algérien et le tamazight des haut et anti Atlas marocains.

La langue amazighe a dû avoir une influence considérable sur Grenade et sa région
pendant cette période, mais ses effets ont dû vite s’estomper après l’arrivée des
Nasrides, une dynastie d’ascendance arabe. Il devrait néanmoins subsister quelques
traces de cette longue présence berbère, en particulier dans la toponymie. Dans la
série d’articles que nous initions ici, nous tenterons d’en présenter quelques vestiges
d’importance. Ils concernent le nom berbère de la ville, Gharnata, celui de son
quartier emblématique, l'Albaicin, ainsi que ceux de plusieurs localités voisines.

Dans cet article inaugural, nous avons tenté de présenter les éléments premiers,
linguistiques, culturels et historiques, entrant en compte dans l’analyse de l’impact
des Berbères dans la toponymie de la péninsule ibérique. Bien que relativement
connus, ils permettent, rassemblés, d’appréhender les aspects que nous allons
développer dans les prochains articles d’une manière que nous espérons perceptible.

Ce faisant, nous avons néanmoins exposé deux aspects relatifs à l’histoire de la
Grenade pré-ziride et à l’origine de son nom, que l’on pourrait estimer originaux. Le
premier est relatif à l’étymologie de Gharnata où des éléments berbères ont pu
intervenir. En effet, nous avons fait plusieurs observations, en particulier sur les
hypothèses de Ghar Nata et Hisn al-Ruman, qui ont trait à la langue ou à la culture
berbère. Surtout, nous avons retrouvé et présenté plusieurs écrits arabophones des
IXe et Xe siècles, en majorité dus à des chroniqueurs persans, qui mentionnent la
Grenade pré-ziride et lui octroient un rôle notable alors qu’elle était considérée
comme ayant été à l’abandon. À notre connaissance, cet aspect est passé assez
inaperçu dans la littérature sur le sujet, et mériterait une étude plus approfondie.
Remerciements: Nous tenons à remercier, pour toutes les discussions sur le sujet, Naima
Anahnah, Antonio Bueno, Fernando Cornet, José Ignacio et Manuel Jesús Illana, Mohand
Tilmatine ainsi que Hassan et le groupe de la Taberna del Beso, notamment Jamal, Moussa
et Raquel. Merci également à la smala des Djouadi de Genève, Célia, Elisa et Sabrina, pour
leur patience ainsi qu’à Toufik Djouadi pour son aide concernant les figures .



GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 26

BIBLIOGRAPHIE

ADARDAK, Charif. Processus d’organisation territoriale de la région de «Senhaja
Sraîr» jusqu’à la fin du Protectorat espagnol (1956). Revue TIDIGHIN, n° 5,
2016, pp. 14-50; lien.
AISSANI, Djamil, AMARA, Allaoua. Qalaa des Bani Hammad: Première capitale

du royaume berbère des Hammadides. Encyclopédie Berbère, pp. 6644-6660; lien.

AL-BAKRI, Abu Ubayd. Kitab al-Maghrib fi dhikr bilad Ifriqiya wa-l-Maghrib.

Traduction de Mac Guckin de Slane «Description de l’Afrique Septentrionale»,
1911-1913, Édition Paris, 1965; lien.

AL-RAZI, Ahmad. La Cronica del Moro Rasis. Édité par D. Catalan et M. de
Andrés, Madrid: Seminario Menéndez Pidal, UCM, 1975,  389 p.

BABA, Ahmed Salem Ould Mohammed. Los topónimos de origen Sanhadja en
hassaniyya: etimología y localización. BIBLID [1133-8571] 30 (2023) pp. 189-206.

BASSET, André. Sur la toponymie berbère et spécialement sur la toponymie
chaouia des Ait Frah’ (département de Constantine). Onomastica; Revue
Internationale de Toponymie et d'Anthroponymie, n°2,  juin 1948, pp. 123-126.
BORROW, George. The Bible in Spain. Édité par Ulick Ralph Burke, 2011, vol. 2.

BOSCH VILÀ, Jacinto. Les Berbères en Andalus. Encyclopédie Berbère, 5, 1988,
pp. 641-647; lien.

BOSCH VILÀ, Jacinto et MOLINA LÓPEZ, Emilio. Los almorávides. Editorial
Universidad de Granada,  1998,  p. 362.

BOUZID, Aleya. Contribution à l'étude des tribus berbères: les Sanhâja. Journal of
Oriental and African Studies, Vol. 16, 2007, pp. 15-87.

CAMPS, Gabriel. Gour. Encyclopédie Berbère, volume 9, p. 3177–3188; lien.

CANO, Aguilar R. El español a través de los tiempos. Madrid, Arco/Libros, 1999.

CORRIENTE, Federico. Le berbère en al-Andalus. Études et Documents Berbères,
15-16, 1998, pp. 269-275; lien.

DJOUADI, Abdelhak. Agharnata: le nom berbère de Grenade. À paraître.

DJOUADI, Abdelhak. Une étymologie berbère de l’Albaicin: la Colline Oubliée. À
paraître.

DJOUADI, Abdelhak. Toponymes berbères dans la région de Grenade. À paraître.

DROUIN, Jeannine. Éléments de toponymie berbère dans l'Atlas marocain.
Nouvelle Revue d'Onomastique, n°41-42, 2003, pp. 197-219.

FELIPE, Helena de. Identidad y onomástica de los beréberes de al-Andalus.
Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas (CSIC), 1997, 446 p.

FÉRAUD, Laurent-Charles. Histoire de Bougie. Éditions Bouchène, "Histoire du
Maghreb", 2001, 196 pages.

https://revues.imist.ma/index.php/TIDIGHIN/article/download/8030/4525/19063
https://journals.openedition.org/encyclopedieberbere/4012
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k56091900/f297.image.r=maghreb.langEN
http://journals.openedition.org/encyclopedieberbere/250
https://journals.openedition.org/encyclopedieberbere/1760
https://amyaz.fr/uploads/66d780597f893.pdf


27 Abd el-Hak DJOUADI

GARCÍA GRANADOS, Juan. La primera cerca medieval de Granada. Análisis
historiográfico. Arqueología Y Territorio Medieval, 3, pp: 91-147; lien.

GARCÍA GÓMEZ, Emilio, LEVI-PROVENÇAL, Évariste. El siglo XI en 1.ª
persona. (Las «Memorias» ,1090, al-Tibyan). Alianza Editorial, Madrid, 1988.

GAUTIER, E.F. Répartition de la langue berbère en Algérie. Annales de
géographie, année 1913, 123, pp. 255-266.

GHOUIRGATE, Mehdi. Le choix de la langue. Presses Universitaires du Midi, col.
Tempus, 2020, Chapitre V.

GUICHARD, Pierre. Al-Andalus: 711-1492 : une histoire de l'Espagne Musulmane.
Éditions Hachette littératures, Paris, 2000.

GUICHARD, Pierre. Le développement urbain de Grenade : les réalités historiques
jusqu’au XIIe siècle. Éditions Maison de l’Orient et de la Méditerranée, 2014,
numero 1, pp. 173-192; lien.

HADDADOU, Mohand-Akli. Dictionnaire des racines berbères communes. Publié
par le Haut Commissariat à l'Amazighité, 2006-2007, Alger.

HADDADOU, Mohand Akli. Les couches diachroniques du vocabulaire berbère.
Dans «Trame de Langues», Ed. J. Dakhlia, IRMC Tunis, 2017, pp. 353-367; lien.

HUICI MIRANDA, Ambrosio. Historia política del Imperio Almohade. Ed.
Universidad de Granada, 2000,  692 p (édition originale de Tétouan en  1956-1959).
IBN BOLOGHINE, Abdallah. Tibyan. Traduit, édité et commenté par E. García
Gómez et E. Leví-Provençal, El siglo XI en 1.ª persona. Nous utiliserons la version
digitale éditée par Titivillus, ePub base r2.1, 645 p.; lien.

IBN HAYYAN. Al-Muqtabis V, Crónica del califa ʿAbdarrahmân III an-Nâsir entre

los años 912 y 942. Édité par P. Chalmeta, F. Corriente et M. Subh, Madrid, 1979;
Editorial Anubar, Zaragoza, 1981.

IBN KHALDOUN, Abd al-Rahman. Kitab al-’Ibar. Traduction du baron McGuckin
de Slane, «Histoire des Berbères et des dynasties musulmanes», Alger, 1852-1856,
2ed de Casanova, 1925, Tome II.

IBN KHORDADBEH, Ubayd Allah. Le livre des Routes et des Provinces.
Traduction de C. Barbier de Meynard, Journal Asiatique, Janvier-Février 1865; voir
ce site pour une version numérisée.

IBN SAID, al-Maghribi. Al-Mughrib fi hula 'l-Magrib. Étude, traduction et
annotations de “la sección relacionada a Elvira y Malaga”, Hanna MEJDOUBI,
thèse de Doctorat de l’Université de Cordoue, 2012; lien.
KOSSMANN, Maarten. The Arabic influence on Northern Berber. Éditions Leiden,
Boston, Brill, 2013, 461 p.

JULIEN, Charles-André. Histoire de l’Afrique du Nord. Des origines à 1830. Eds.
Paris, Payot & Rivages, 1994 (réimpr. 1969, 1ère édition 1951), 866 p.

https://scispace.com/pdf/la-primera-cerca-medieval-de-granada-analisis-29qslmvjrs.pdf
https://www.persee.fr/doc/mom_1633-4310_2014_act_1_1_3712
https://books.openedition.org/irmc/1481?lang=fr
https://ww3.lectulandia.com/book/el-siglo-xi-en-primera-persona/
https://remacle.org/bloodwolf/arabe/khordadheh/routes.htm#_ftn191
https://archive.org/details/mugrib.ibn.said/page/n3/mode/2up


GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 28

LAAGUIR, Hassan (ed.). Los Bereberes en la Península Ibérica. La contribución
de los amazighes a la historia d’al-Andalus. Ed. Universidad de Granada, 2021.

LAFUENTE Y ALCÁNTARA, Emilio. Ajbar Machmua: Crónica anónima del
siglo XI. Dada a luz por primera vez. Real Academia de la Historia Madrid, 1867.

LAOUST, Emile. Contribution à une étude de la toponymie du Haut Atlas, Adrär n
Deren, d'après les cartes de Jean Dresch. Éditions Librairie Orientaliste Paul
Geuthner, 1942,  179 p; lien.

LAZAREV, Grigori. Les Sanhaja du Maghreb Central aux X-XI siècles. Al Irfan 5,
2020, pp. 35-47.

MAKARIOU, Sophie, MARTINEZ-GROS, Gabriel. Histoire de Grenade. Éditions
Fayard, 2018.
MARMOL CARVAJAL, Luis del. Historia del rebelión y castigo de los Moriscos

del reyno de Granada. Ed. 1991, Reprint ed. Biblioteca de Autores Españoles, vol.
XXI avec introduction de A. Galán Sánchez, Málaga.

M’CHAREK, Ahmed. Sanhaja, Encyclopédie Berbère, pp. 7211-7218; lien.

MEOUAK, Mohamed. Le berbère en occident musulman aux époques almoravide
et mérinide: notules historico-philologiques. Rocznik Orientalistyczny,  pp. 22-30.

ORFILA, Margarita. Don Sotomayor y sus aportaciones al conocimiento del mundo
romano y el primer cristianismo en Andalucía. CPAG 32, 2022, 487-522; voir lien.

ORUETA, Luis de. A Dictionary of Spanish places Names. Madrid, 1992, 298 p.;
lien.

POCKLINGTON, Robert. La etimología del topónimo Granada. Al-Qantara,
Madrid, vol. 9, issue 2, janvier 1988,  p. 375.

RECEMUND,  Rabi ben Zyad. Le Calendrier de Cordoue. Édité par Reinhart Dozy
et traduit par Charles Pellat, Brill Archive, 1961, 197 p.

RODRÍGUEZ AGUILERA, Ángel. Granada arqueológica. Granada: Comares Caja
Granada, 2001.

SARR MARROCO, Bilal. Quand on parlait le berbère à la cour de Grenade.
Arabica 63 (2016) 235-260; lien.
SARR, Bilal. «Abd al-Raḥman b. Muawiya fut celui qui la fonda...». Madinat Ilbīra

à travers les sources écrites. Studia Islamica 109, 2014, pp.  62-116.

SARR MARROCO, Bilal. La Granada Ziri (1013-1090): analisis de una taifa

andalusí. Éditorial de la Universidad de Granada, 2009; lien.

SIMONET, Francisco. Descripción del reino de Granada. Madrid, Imprenta
Nacional, 1860, 214 p.

SOTOMAYOR, Manuel. ¿Dónde estuvo Iliberri? Una larga y agitada controversia
ya superada. Publié dans M. Orfila (ed.): Granada en época romana: Florentia
Iliberritana, Granada, 2008, pp. 23-32.

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k320473v/f13.item
https://www.academia.edu/63254429/Sanhadja_Encycl_Berb
https://revistaseug.ugr.es/index.php/cpag/article/download/24598/24847/98316
https://www.calameo.com/read/006678013e2ff3fed1005
https://www.academia.edu/109383123/_Quand_on_parlait_le_berb%C3%A8re_%C3%A0_la_cour_de_Grenade_quelques_r%C3%A9flexions_sur_la_berb%C3%A9rit%C3%A9_de_la_taifa_ziride_al_Andalus_XI_e_si%C3%A8cle_
https://digibug.ugr.es/handle/10481/2226


29 Abd el-Hak DJOUADI

SOTOMAYOR, Manuel et FERNÁNDEZ, José (Eds.). El Concilio de Elvira y su
tiempo. Universidad de Granada, 2005; voir en particulier l’article de ORFILA,
Margarita, Iliberri-Elvira (Granada), ciudad romana y cristiana, pp. 117-136.

SOUAG, Lameen. La diffusion en berbère: Réconcilier les modèles. Diffusion:
Implantation, Affinités, Convergence. Mémoires de la Société Linguistique de Paris
24, Peeters, pp. 83-107, 2017; lien.

TERRASSE, Henri. La vie d’un royaume berbère au XIe siècle espagnol: l’émirat
Ziride de Grenade. Mélanges de la Casa de Velázquez, tome 1, 1965, pp. 73–85.

TILMATINE, Mohand. Les Amazighs et al Andalus. Approche bibliographique.
Brassage des cultures amazighe et hassanie; publié par le centre sud-nord pour le
dialogue interculturel et les études sur la migration, M. Ennajipp (ed.), pp: 185-214.

TILMATINE, Mohand. Le vocabulaire berbère des plantes. Profondeur historique,
conservation et permanence. Handbook of Berber Linguistics, Springer, 2024, pp.
699-717.

VÍLCHEZ VÍLCHEZ, Carlos. La denominación de al-Bayyāzīn en la Granada
islámica. ¿Cuándo aparece en los textos árabes medievales? Revista del CEHGR,
núm. 32, 2020, pp. 47-65; lien.

SOURCES ARABES avec LIENS:

AL-HAMIDI, Abu Nasr. Jadwat al-Muqtabis fi dhikr wilat al-Andalus ( سبتقملاةوذج
سلدنلأاةلاوُركذيف ). Maison égyptienne d’auteurs et d'édition, Le Caire, 1966, 414 p.

AL-ISTAKHRI, Abou Ishaq al-Farsi. Chemins et Royaumes ( كلامملاوكلاسملا ). Centre
d'Édition Universitaire, Université du Caire, 2004, ISBN 977-305-734-8,  360 p.

AL-MUQADDASI, Shams al-Dine. La meilleure répartition pour la connaissance
des provinces ( ميلاقلأاةفرعميفميساقتلانسح ). Éditeur: Institut de Recherche et d'édition
de Koumesh, Téhéran, 2e édition: 2006 (ISBN: 964-7000-47-2).

AL-OMARI, Ibn Fadl-Allah. Massalik al-Absar fi Mamalik al-Amsar. Éditeur:
Fondation culturelle, Abu Dhabi; Édition première, 1423AH/ 2000; lien.

AL-RAZI, Abou Bakr. Al-Mansouri en Médecine ( بطلايفيروصنملا ). Publications de
l'Institut des manuscrits arabes, Organisation de la Ligue arabe pour l'éducation, la
culture et les sciences. Première édition: Koweït 1408AH/1987 AD, 734 p.

AL-ROUMI, Yaqout. Dictionnaire des Pays ou Mou'jim al-Bouldan ( نادلبلامجعم ).
Éditeur: Dar Sader, Beyrouth, 2ème Édition 1995,  4ème  partie; p. 195.

AL-UZDI, Hafiz. Al-Mua’atalif wa al-Mukhtalif ( فلتخملاوفلتؤملا ), sur les noms des
transmetteurs de hadith et les noms de leurs pères et grands-pères. Première partie,
Maison de l'Occident islamique, Première édition: 2007, Beyrouth, 444 p.

AL-YAQUBI, Ahmad. Le Livre des Pays ( نادلبلاباتك ). Éditeur: Dar Al-Kotob
Al-Ilmiyah, Beyrouth, Édition Première: 1422AH, 218 p.; lien.

AL-ZIRARI, Abu Ghaleb. L'Épître ( نيعألآيفةلاسر ). Éditeur: Centre de recherche et
d'investigation islamiques, Qom, 1411AH, Édition Première, 356 p.

https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-02961168
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/7489277.pdf
https://shamela.ws/book/11790
https://shamela.ws/book/23735/1732
https://shamela.ws/book/10808


GHARNATA ET LES BERBÈRES                                                                                                 30

IBN AL-FARADHI, Abdallah. Histoire des savants d'al-Andalus. ( سلدنلأاءاملعخيرات )
Éditeur: Bibliothèque Al-Khanji, Le Caire, 2ème Édition, 1988, 2 parties.

IBN AL-KHATIB. Lissane al-Dine. Al Ihata fi akhbar Gharnata ( رابخأيفةطاحلإا
ةطانرغ ). Éditions le Caire de 1975, lien (Al-Kitab al-Islami).  

IBN HAWQAL, Mohamed. La Configuration de la Terre ( ضرلأاةروصباتك ).
Première partie, Dar Sader, Offset Leiden, Beyrouth, 1938, 247 p.

IBN HAZM, Ali Al-Andalusi. Lettres ( يسلدنلأامزحنبالئاسر ). Éd. Fondation Arabe
pour les Études et l'Édition, Saqiet El-Janzeer, Beyrouth; 2ème partie, 1987; p. 199.

IBN KHORDADBEH, Ubayd Allah. Le Livre des Routes et des Royaumes ( باتك
كلامملاوكلاسملا ). Éditeur: Dar Sader Offset Leiden, Beyrouth, 1889, 265 p.; lien.

https://www.islamicbook.ws/tarekh/alihatt-007.html
https://shamela.ws/book/1038/639
https://shamela.ws/book/11800

